### GOVERNMENT OF INDIA

## ARCHÆOLOGICAL SURVEY OF INDIA

## CENTRAL ARCHÆOLOGICAL LIBRARY

ACCESSION NO. 23918

CALL No. Sas N/Bha/Gan.

11.G.A. 79





TRIVANDRUM SANSKRIT SERIES. No. XLII.

THE

# PRATIMÂNÂTAKA

BHÂSA

EDITED WITH NOTES

T. GANAPATI SÄSTRÍ

Curator of the Department for the publication of Sambrit manuscripts, Trivandram.

Bhasa's Works:—Ho. 13.

PUBLISHED UNDER THE AUTHORITY OF THE GOVERNMENT OF HIS HIGHNESS THE MAHARAJAH OF TRAVANCORM. H2842

23918

Sa8N Bha/Gan

TRIVANDRUM:

PRINTED AT THE TRAVANCORE GOVERNMENT PRESS.

1915.

411 Rights Reserved.

TON CLESSAL OF ARC

CENTRAL ACCHAEOLOGICAL
LIBRATY VEW DELHL
AGE. No. 23918.
Date. 2.7.56.
Call No. SA.SN/Bha/Gaas.

## अनन्तरायनसंस्कृतद्यन्थाविः।

प्रन्थाङ्कः ४२.

## प्रतिमानाटकम्

महाकविश्रीभासप्रणीतं

संस्कृतग्रन्थप्रकाशनकार्याध्यक्षेण

त. गणपतिशास्त्रिणा

संशोक्षितं न हुन

अधुटिप्पण्या च संयोजितम् ।

भासनाटकचके त्रयोदशम्।

तच । अनन्तश्यने

महामहिमश्रीमूलकरामवर्मकुलशेखरमहाराजशासनेन

राजकीयद्वद्रणयन्त्रास्रये

मुद्रयित्वा प्रकाशितम् ।



## CONTENTS

## I. PREFACE.

## II. INTRODUCTION-

|     | IN. | RODUCTION-                               |          |     |        |     |
|-----|-----|------------------------------------------|----------|-----|--------|-----|
|     |     | (in                                      | English) | (in | Sanskr | it) |
|     | 1   |                                          | PAGE.    |     | PAGE.  |     |
|     | 11. | Plot                                     | 1        |     | 1      |     |
|     | 15  | Merits of the Pratima and                |          |     |        |     |
|     | 12  | Svapna and Kálidása's                    |          |     |        |     |
|     | 4   | dependence on Bhasa                      | üi -     |     | *      |     |
|     |     | Dingales                                 | N        |     | 4      |     |
| . 1 |     | Bhina Ridi                               | xii      |     | 1-     |     |
| 1   | 3.  | Comparison of Blasa and                  |          |     |        |     |
| t   |     | Kālidāsa                                 | xiii     |     | 12     |     |
| 1   |     | Meeting the contention that Kälidess     |          |     |        |     |
| 1   |     | lived not long after Bidos               | xvi      |     | 18     |     |
|     | 4.  | Similarity of Prakrit in                 |          |     |        |     |
|     |     | Bhisa and Kalidasa                       | xvii     |     | - 14   |     |
|     | 5.  | Sanskrit had ceased to be                |          |     |        |     |
|     |     | a spoken dialect at the                  |          |     |        |     |
|     |     | time of Kalidasa                         | xviii    |     | 94     |     |
|     |     | At the time of the Malabbit-hya Sanskrit |          |     |        |     |
|     |     | had ented to be a spoker language        | XiX      |     | 15     |     |
|     | fi. | Prakrit had ceased to be                 |          |     |        |     |
|     |     | a spoken dialect at the                  |          |     |        |     |
|     |     | time of Kälidäsa                         | 1.2      |     | 15     |     |
|     |     | The origin of Samskrit                   | izzi     |     | 90     |     |
|     |     | The origin of Penkeli                    | xxii     |     | 14     |     |
|     | -   | The innume of Asolu's time               | xxiii    |     | 15     |     |
|     | 7.  | Bhasa's priority to Panini               | 777      |     | 1 to - |     |
|     | -25 | Publicity of Panini's Annaisam           | ivxx     |     | 20     |     |
|     | 8.  | The popularity of the epic               |          |     |        |     |
|     |     | of Râma in the 4th centu                 | *        |     |        |     |
|     |     | B. C                                     | XXIX     |     | 35     |     |

|          | (in English) (in page.                                                               | Sanskrit) |  |
|----------|--------------------------------------------------------------------------------------|-----------|--|
|          | Then on America of Vishing XXX                                                       | 23        |  |
| 9.       | Reference to Sramaga xxx                                                             | 58        |  |
| 10,      | Chanakya w xyxi                                                                      | 3.8       |  |
| 11.      | Bhasa's priority to the current Natyasastra xxxi                                     | ₹¥        |  |
| 12.      | Posteriority of the current Nútyasästra to Bhása xxxiii                              | *4        |  |
| 13.      | No patron of Bhase sugg-<br>ested by the plays xxxiii                                | 25        |  |
| 14.      | Summary of the conclusions XXXV                                                      | 2.19      |  |
| 15,      | Reference to Rajagriha &c., xxxvi                                                    | 26        |  |
| 16.      | The Charadatta xxxvii                                                                | 36        |  |
| 17.      | A rure information obtained                                                          |           |  |
| 1.3      | from the Pratima xxxvii                                                              | . >4      |  |
| 18,      | The richness and perfection of the characters xxxvii                                 | 3.4       |  |
| 19.      | Bhāsa's tendency to write  Rūpakas xxxviii                                           | 3 ~       |  |
| 20,      | Non-prevalence of the plays<br>of Bhisa and absence of<br>reference to them in the   |           |  |
|          | anthologies xxxviii                                                                  | to.       |  |
| 21.      | The popularity of the plays in the Kerala country in                                 |           |  |
|          | ancient days N                                                                       | .39       |  |
| 월간.<br>- | The probability of the exi-<br>stence of the manuscripts<br>of the plays of Bhasa in |           |  |
|          | some corners of India . x1                                                           | 12        |  |

(in English) (in Sanskrit)

23. The cause that led to the discovery of the plays in Travancore and the conclusion of the introduction xli

30

III. NIVEDANA.

IV. TEXT OF THE PLAY.

V. APPENDIX I.

VI. APPENDIX II.

VIL APPENDIX III.

VIH. APPENDIX IV.



#### PREFACE.

Of the thirteen plays of Bhāsa hitherto discovered, the Pratimānātaka is the last one. I have discussed in the introduction of this play various questions, to which the discovery of the plays has given rise. An English translation of the introduction is also added for widening its scope of utility. At the end of the book is given a short account of the characters, Udayana, Pradyota and Darsaka mentioned by Bhāsa.

Triyandrum.

T. GANAPATI SÄSTRÊ



## प्रतिमानाटकोपोद्धातशुद्धिपत्रिका.

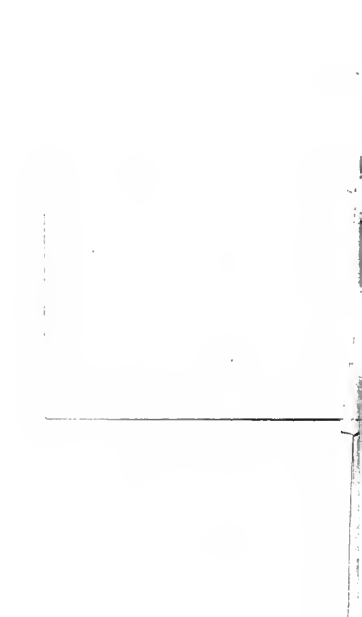
अशुद्धम्. गृद्धम्

दंषितपर्सा चण्डमागेवसा

गतस्य गर्त राज्यं भूमि

नरेश्वरी नः पृथिवी प्रशास्तु गौ पातु नो नरपनिः

गमितारिष्सुः



#### INTRODUCTION.

This Nataka is known as the Pratimanataka on account of the importance given to the Pratima or statue, on seeing which in the Pratima-griha (Statue-house) Bharata was able to infer the fate which befell Dasaratha, on Sri Rama's going away to the forest.

I have elsewhere stated that the Abhishckanataka owes its subject-matter to the Kishkindha, Sundara and Yuddha Kandas. And this Nataka takes its materials from the Ayodhya and Aranya Kandas. Thus it is not out of place to surmise that Bhasa in his zeal to compose dramas out of the Parva-Ramayana should have also written a Nataka based on the remaining Balakanda. This, I think, must be the Balacharita, of which mention has already been made in the introduction of the Syapnavasavadatta.

In the first Act of this Nataka are described Sta's playfully
adorning horself with a calkala (bark-gar1. The Pict. ment) found by her casually, and Rama's
going to the forest at the direction of his
father, accompanied by Sta thus clad, and by Lakshmana, whose
wrath towards Kaikeyt Rama had just appeared

In the second Act is set-forth the mental state of king Dasaratha afflicted by his separation from Rama-

The third narrates how Bharata learnt of the death of his father, by seeing his statue creeted amid the statues of his forefathers in the statue house, as also his meeting there his mother and others.

The fourth Act deals with Bharata's return to the capital accompanied by Sumantra, after obtaining permission from Rama for the coronation of the latter's saudals in his place.

The abduction of Sita by Ravaya in the guise of a mendicant, after enticing Rama away by the illusion of a golden deer, and Jatayu's obstruction of Ravaya, are described in the lifth Act.

The sixth Act deals with the killing of Jatâyu, and Bharata's determination, on hearing from Sumantra of the abduction of Sitâ, to go to Lankâ for the assistance of Râma.

Rama's return to the hermitage with Sita, after killing Ravana; Bharata's receipt of the news and his meeting Rama there along with his mother and step-mothers, minister and followers; and Rama's acceptance of the kingdom from Bharata and his coronation in the hermitage itself are described in the seventh Act.

Looking into the composition of Bhasa it will be seen that his unrivalled merit lies in the delineation of the real nature of things in their varied conditions by sweet, apt and lucid words suggestive of lofty ideas. Of the Natakas of Bhasa hitherto obtained, wherein this merit of his Shines most, one is the Svapnavasavadatta, and the other, I think, is the Pratimanataka, the subject of this introduction. Of these two, in the Syapnavasavadatta, the central Rasa (रह) is the Viprahambha Sringara (Masseratt), to which the Artha-Sringara (with is only an nucliary. In the Pratima, however, the central Itass that rans through it, is the Dharmaytra mingled with Karuna Rasa-the Dharmavira manifesting itself in the enthusiasm displayed by the hero in cherishing the single thought of carrying out the Dharma, i. c. fallilling the mandates of his royal Though the elegance of the language and the charm of the father. matter make these Natakos appear easy of comprehension, yet the profundity of the sentiments therein makes an explanatory commentary a requisite to the students of Sanskrit. And I feel confident that, in this or any other land, at this or any other time, there will not be found wanting among the continuous throng of votarios of Sanskrit literature, one characterised by sympathotic desire to help his fellowmen, to favor with such a commentary.

The life-like reality of soliloquy and conversation in these Nata-

 The merits of the Pratical and Syapua; Kalidia's dependence on Bhim. kas is quite annaralleled, and so is their attraction for men of discernment. Some of the materials of these Natakas which completely engross the minds of the readers are

found to have been shadowed forth in the Sakuntala.

#### In the Pratimanataka:-

(i) The incident of the Valkula described in the first Act is also seen in the first Act of the Sākuntals. The thought concisely expressed by Bhāsa in 'ধৰ্মাইগাঁও মুখ্য পাৰ'' (Pratima, p. 7) is taken np by Kālidāsa and conveyed in the form,

"किमिन दि सञ्चराणां मण्डनं नाहतीनाम्" (Act i, sl. 17)
and is enlarged on by such illustrations as that of 'Lotus' &c. thus,

''सरसिजममुविद्धं शैवलेनापि रम्यं मिलनमपि हिमांशोर्लंड्स कहमीं सनोति । इयमधिकमनोशा बल्कलेनापि सन्वी''.

(ii) The panance of watering plants described to the fifth Act is found in the first Act of the Sakantala with just this difference, that, whereas Bhasa has described the penance as being bearable, in an apt Arthantaranyasa containing Upama.

> "योऽस्याः करः आम्यति द्पैणेऽपि स नैति खेदं ककरं बहम्स्याः । क्ष्टं बनं खीजनतीकुमार्ये समं कताभिः कठिनीकरोति ॥"

> > (Pratimā, Act v. sl. 3)

the nnbearableness of the same is expressed by Kälidasa in the form of a Nidarsana,

''ह्दं किलाव्याजमनोहरं यपु-स्तपः क्षमं साधियनुं य इच्छति । धुवं स मीकोत्पक्षपत्रधारया समिक्ततो छेत्तकृपिक्यंवस्तति ॥''

(Såkuntala, Act i, sl. 16)

The heroes also in both the works equally applied the penance, with the friendly greetings, "কৰি ধৰী কাঁৱ" (Pratime, p. 75 and Sākuntala, Act i). Besides in the couplet occurring in the same Act of the Pratimanataks.

"भाष्ट्रच्छ पुत्रकृतकान् हरिणान् दुमोश्र विन्ध्यं वनं तव सखीदंगिता छताश्र ।"

(Act v, sl. 11)

Rāma asks Sitā to bid goodbye to the fawns and trees which she had tended as her foster-children, to the Vindhya mountain and creepers, her dearest friends. Among these, the taking leave of the trees as foster-children, is plainly described in the Sākuntala.

"भो भोः सन्तिहितदेवतास्त्रपोवनतस्यः!

पातुं न प्रथमं स्वबस्यति जलं युष्मास्वर्गतेषु या नाद्ये वियमण्डनापि भवतां खेहेन या पल्लवम् । आसे वः कुमुन्नवम् तिसमये यस्या भवन्युत्सवः सेवं यानि सकुन्तला पतिगृहं सर्वेरनुकायताम् ॥"

(Act iv, sl. 8)

while the idea of taking leave of the fawns and creepors is suggested by way of their remembrance during Sakuntalâ's departure,

"बहाति सोऽयं न पुत्रकृतकः पदवीं सृगस्ते".

(Act iv, sl. 13)

"मुम्रन्दि अस्मृणि विभ वणळदाओ।"

(Act iv, al. 11)

(iii) In the following sentence addressed by Rama to Sta in the seventh Act.

"भञ्जपरम्यतेऽस्य सप्तपर्णस्याधस्याच्युक्तवाससं भरतं रह्वा परिव्रक्तं मृगः यूषमासीष्"

(Pratima, p. 167)

Sta is reminded of the want of confidence towards Bharata, displayed by the deer herd. While in the fifth Act of the Sakmtala, Dushshanta is reminded of the same incident towards him displayed by the fawn, in an exquisitely different form in the following words of Sakmtala.—

"तक्सणं हु सो मम दीहापहो णाम किद्भपुत्तओ उबहिदो। तुए अयं दाव पढमं पिबदु ति अणुअभ्यिणा उवच्छन्दिदो उद्युण, ज उण दे अवस्थिआदो हत्थ-स्भासं उवराओ। पचा तस्सि एक्व मणु गदीदे सक्किके किदो देण पणओ। तदो इत्थं परिद्वसिदो सि। सक्वो सगन्येसु विस्मसिद। दुवे वि एम्य आरण्णआ ति।"

In the above passage the confidence of the deer in the forest dwellers is explicitly expressed in actual words, while in the Pratimanataka, on the other hand, the same idea is suggested by the sense.

#### In the Syapnavasavadatta:-

(1) The incident of the meeting the ascetics in the hermitage described in the first Act is also found in the first Act of the S2-kuntala. There, the heroine Padmavatt, being thus addressed by the lady-ascetic,

"पबिस आदे! पविस । तबोवणाणि णाम भदिहिनणस्य सभगेई ।" (Svappa, p. 5)

replies,

"होदु होदु अथ्ये! विस्सासिहि । इमिणा बहुमाणवभणेन अणुगहिद्कि ।" (Syapna, p. 6)

The very same idea is conveyed, in a different manner, in the following words of the king satisfied with the hospitality of Anasays,

"भवतु । भवतीनां स्नृत्वयैव गिरा इतमातिष्वम् ।" (Sikuntala, Act i.)

Again, consider the words of the Chamberlain advising the servant to desist from causing obstruction to the dwellers of the hermitage

"न सतु न खल्लसारणा कार्या । पर्य,

परिद्वतु भवान् नृपापवादं न परुपमाश्रमवासिषु प्रयोज्यम् ।

#### नगरपरिभवान् विमोश्तुमेते वनमभिगम्य मनस्विनो वसन्ति ॥''

(Svapna, Act i, al. 5)

The very same idea is shadowed forth, in the following words addressed by the king to his commander-in-chief, in the Sâkuntala,

"बधा च सैनिकास्तवोधनं दूरादेव परिहरन्ति, तथा नियेद्धव्याः । पश्य,

शमप्रधानेषु तपोधनेषु गृढं हि दाहात्मकमस्ति तेजः । स्पर्शानुकृत्य इय सूर्यकान्तास्तदन्यतेजोभिभवाद् यमन्ति ॥"

(Act ii, sl. 7)

In the former passage the advice to desist from offending the residents of the hermitage is given in view of the respect due to their screnity; while in the latter the same is impelled by the fear of the strength of their penance. This idea too is doubtless implied in the epithet मनस्वित, occurring in the former.

(2) The merrymaking words of the female friend towards Padmāvati, during her pastime with the ball, occurring in the second Act of the Svapnavåsavadatta,

"पग्नावती -- अय्ये ! किं दाणि मं ओहसितुं विश्व णिज्हाश्रसि । वासवदत्ता -- नहि नहि । हळा अधिशं अञ सोहित । अभिदो विश्व दे अञ्च वरमुहं देग्लामि :

ं पद्मावती - अवेदि । मां दाणि मं भोहस ।" (p. 19)

have reference to the attainment of a hrid-groom, while in the Sakuntals the same idea occurs in the scene of watering the shrnbs by the heroine,

"प्रियंवदा — (सरिमतम्) अणस्प ! जाणासि । कें सङ्ब्दळा वणजोसिर्णि भरिमेत्तं पेक्कदिनि ।

भनस्या - णहु विभावेमि । कहेहि ।

प्रियंवदा — जह बणजोसिणी भक्तणो सहिसेण पाधवेण सहदा, अविणाम एव्हें अहं वि अन्तणो अण्रूवं वरं क्षेत्रेजित ।

शहुम्तला — एसी पूर्ण दुइ अचगदी मणीरही।" (Act i)

- (3) The imaginary herbs, Avidhatakarana and Sapatnimardana referred to in the third Act have for their counterpart the amulot Aparajita, in the seventh Act of the Sakuntala-
- (4) In the sixth Act, the love of Vatsarāja towards Vāsavadattā is heightened by the incident of the regaining of the Vtpā (वीचा), which was lost at first, and by obtaining subsequently the picture of Vāsavadattā; while in the sixth Act of the Sākuntalā the recovery of the lost ring and the subsequent gain of Sakuntalā's picture, both similar in nature to the above said incidents, are introduced to intensify the love of Dushahanta. Further, the feelings of condolence and censure portrayed in respect of the Vtpā in the Svapnauātaka is similarly displayed in regard to the ring in the Sākuntala.

Condolence is thus described in the Svapnanataka:---

 "श्रुतिसुखनिनदे! कथं तु वेश्याः स्तनयुगळे जवनस्यळे च सुप्ता । विद्वागणरजोनिकीणंत्रण्या प्रतिभयमध्युपितास्यरण्यवासम् ॥"

(Act vi, al. 1)

Its parallel runs thus in the Sakuntala:-

\*'तव सुचरितमङ्गलीय! नूनं मतनु ममेव विभाव्यते फलेन । अल्लानसमनोहरामु तस्या-इच्युतमसि स्वय्यपदं यदङ्गलीयु ॥''

(Act vi, al. 11)

Here the unhappy lot of the ring is explicitly described in actual words, and beautified by an Upama; while that of the Vina, in the Svapnanataka, is with greater effect suggested. Consure is thus conveyed in the Svapnanataka:—

"राजा — अक्रिप्यासि योपवति! या तपस्विन्या न स्मरसि श्रोणीसमुद्धहनपार्थनिपीडितानि : स्वेतस्तनान्तरसस्वान्यपगृहितानि ।

<sup>·</sup> Note also the similarity of metro is both the verses.

बहिस्य मां च बिरहे परिदेवितानि वाद्यान्तरेषु कथितानि च सस्मितानि ॥"

(Act vi, al. 2)

The same feeling is thus depicted in the Sakuntala :-

"कथन्तु तं वर्शुरकोमलाङ्कुर्छि करं विद्वायासि निमन्नमस्भासि ।

अथवा

अचेतनं नाम गुणं न छक्षये-रमयेव कस्मादवधीरिता विषा ॥''

(Act vi, al. 13)

Here in the above verse the speaker is beside himself with leve in the first half but wakes up in the second half; while the difference in the portrayal of the consure expressed in respect of Ghoshavati (भेगपत) is that the unconsciousouss is kept up to the end.

Although the locident of the carse of Durväsas and the happy reunion of the lovers at the door of Martcha, found in the Säkuntala, follow the Avimäraka where the curse of Chandahhargava and the meeting again of the lovers at the door of Närada are described, and in the same manner, traces of the imitation of ideas contained in the Ahhishekaustaka and Bälacharita also exist in the \*Säkuntala; nevertholess, from the fact that the Säkuntala is mostly embellished only with the ideas contained in the Svapna and Prutimä Nätakas, it is cortain that the mind of Kälidäsa must have been strongly attracted by the poetic excellences of these two works. Again, their ideas have been adopted by Kälidäsa not only in his dramatic composition, but also in his lyric and opic poems. For the sense contained in the following couplet occurring in the Svapnanätaka,

> "कारुक्तमेण जगतः परिवर्तमाना चकारपङ्किरिव गच्छति भाग्यपङ्क्तिः।"

> > (Act i, al. 4)

<sup>·</sup> Vide pp. XXXVII & XXXVIII of the introduction of the Sympomorphism

is extracted, in the following words of the Meghaduta:-

ं "कस्यात्यन्तं भुषमुपनतं दुःशमेकान्ततो वा नीचैगंच्य्रत्यपरि च गतिश्रकनेमिक्रमेण।"

(Uttara-Magha st. 45.)

In the seventh Act of the Pratimanataka, Rama says to Stia, knowing already that Bharate is coming to receive him,

"रेणुः समुत्पतति लोधसमानगौरः सम्प्राकृणोति च दिशः पवनावभूतः ।"

(Pratima, Act vii, sl. 4)

The very same idea occurs, with slight difference, in the same context, in the Raghuvamsa:—

"विरक्तसम्भयाकपिशं पुरस्ताद् यथा रजः पार्थिवसुष्टिक्तिते । शक्के इन्मलकपितप्रकृतिः प्रस्तुद्वतो मा भरतः ससैन्यः ॥"

(Raghu. 13, 64)

The narration of Rāma's great grandfather, great grandfather, grandfather and father—Dilips, Raghu, Aja and Dasaratha found in the Pratimānātaka is mentioned in the same order in the Raghuvamsa, and not in the order of the Rāmāyaṇa. Thus, many other instances of the influence of Bhāsa are observable in the poems of Kālidāsa. Hence, it is clear that Kālidāsa has the same high regard for Bhāsa, as he has for Vālmiki and Vyāsa; for he depends, for his poetical excellence, as much npon Bhāsa, as npon Vālmiki and Vyāsa.

The imitation of Valmiki is seen in the Sakuntala:-

"शक्यमरविश्वसुरभिः कणवाह्या मालिनीतरक्राणाम् । अङ्गरनक्रवसैरविरष्टमाखिक्कित्तं यवनः ॥"

(Sākuntala, Act iii, sl. 4)

"Compare, side by side with this, the original in the Ramayana.

''मेघोदरविनिर्मुक्ताः कल्हारसुखरीतछाः । - शस्यमण्यक्तिभः पातुं वाताः केतकिगान्धिनः ॥''

(Ramayapa, 4, 28)

Here, the wind's being worthy of being best enjoyed, is described in general forms in স্বালিনি: পাই ক্ষম, while the same is expressed in the previous verse in the particular form of the winds being fit to be incessantly embraced. The extraction of the very words themselves is plain.

The imitation of the ideas of Vyasa is seen in the following passage in the Kumarasambhava, when the Saptarshis praise Siva:—

"या नः प्रीतिर्विरूपाश्च! तव निष्यानसम्भवा । सा किमावेद्यते तुश्यमन्तरात्मासि देहिनाम् ॥"

(Kumara, 6-21)

The original of the above verse is found in the Mahabharata, where Vidura praises Srt Krishna .--

'या मे प्रीतिः पुष्कराक्ष! स्वड्जैनसमुद्रया। मा किमास्वायते तुभ्यमन्तरात्मान्ति हेहिनाम् ॥''

(Udyoga, 91-80)

That almost overything contained in the above is embodied in the previous verse is plain,

There is a tradition that a certain Dingnagacharya, a contemporary of Kalidasa, used to find fault with the writings of Kalidasa, to which, while commenting on the line in the Meghadata,

"दिइनागानां पथि परिहरन् स्थूरूदस्नावलेपान् "

(पूर्व: हो. 14)

Mallinatha refers thur.

"दिर्गागाचार्यस्य कालिदासप्रतिपक्षस्य हस्ताचलेपान् हस्तविभ्यासपूर्वकाणि इपणानि परिहरन".

While Dakshipavarta \* commenting on the above line of Kalidasa thus.

''दिङ्नाय इति कोऽप्याचार्यः कालिदासमयन्यान् अन्यत्रोक्तोऽयमधं इति स्थुलहस्ताभिनयद्रैपयति ।''

<sup>.</sup> Vile note on P. 9 of the Bankrit introduction,

refers to the adaptation of the thoughts of others as the reason for such fault-finding. This adaptation of the thoughts of others must only be the imitation of the ideas of Bhasa and others above pointed out. Nevertheless, though blamed by Dingnaga for this reason. yet on account of the fact that Kalidasa has combined in his poetical compositions, to an extraordinary degree, the sweetness of verse, an intensity of poetic merit characteristic of archaic poetical writings and the qualities which furnish supreme relief to men of critica faculty, his works were appreciated beyond measure by Nichula and other poets, and also by all lovers of Sanskrit. It was due to this that Dingnaga's fault-finding attitude towards Kalidasa has very little offect. In fact, Valintki, Vyasa und Bhasa who are archaic poets deserve to be imitated on the ground that they were pioneers of ancient poetical thought. Thus we find that Asvaghesha, a poet who is said to have flourished in the first contury B. C. into transformed the verse of Bhasa,

> "काष्टादिग्नजीयते मध्यमानाद् भूमिस्तीयं सन्यमाना ददाति । सोरसादानो नारस्यसाध्यं नराणो मार्गारस्थाः सर्वयकाः फलन्ति ॥"

> > (Pratijna 1-18)

into the following verse in the 13th Sarga of his Buddhacharita,

 "काष्ठं हि समन् लभते हुताशं भूमि सनन् विन्दति चापि तोयम् । निवैन्त्रिनः किञ्चन नास्यसाध्यं न्यायेन युक्तं च कृतं च सर्वम् ॥"

Of these, the first could nover fail to strike the scholar as the original, from its easy graceful flow: and the other, as the borrowed one, being otherwise. Hence an imitation of their writings was only held in esteem by Kalidasa, Nichula and others. In truth, Dingnaga's attitude towards Kalidasa was due only to his fault-finding propensity.

This shike was made known to me by my friend Sandakaviouri Mr. K. C. Rejacyopalacharyur of Mysors, after the Banskrit introduction was printed.

The archaic elegance of the writings of the Risbis, found in the poetical compositions of Bhasa, has been reBhasa, a Risbi. ferred to hy me as entitling him to be placed on a level with the Risbis, in my introduction

(p. xxix) of the Svapnaväsavadatta. Now, we infer that there must have been a tradition of old describing him as a Muni. For Jonaraja (15th century A. D.), a commentator of the Prithvirajacharita written by Javanaka in the 12th century A. D. styles Bhasa as a Muni, while commenting on the following verse.

"सत्काम्यसंहारिक्यी सलानां दीप्तानि वहेरिय मानसानि । भासस्य काम्यं सञ्ज विष्णुपर्मान् (री) सोऽप्याननात् पारतवन्युमोच ॥"

(Prithvīrājacharita i. 3)

The commentary on the above verse runs thus -

"सर्ता काव्यं, तद्विषये संहारिवर्धः दाहे दोवारोपणेडामेरिय सकारा। दुर्जनानां विकालि दीकार्यकरानि भवल्ति । अत्र साधनमाह — सोडिनरिय भासमुनेः काव्यं विष्णुधर्मान् मुकात् सक्तवान् माद्ददित्यर्थः । पारतवदित्युपमा । अनिविद्वं वस्त्रक्त्यत् पारतं दायुमराको मुकारमुण्यति । भासन्यासयोः काव्यविषये स्वयी कुर्वतोः सर्वोध्वर्षः वर्षोत्तेते सर्वोध्वर्षः वर्षोत्तेते सर्वोध्वर्षः वर्षोत्तेते परिक्षकान्तराभावात् परिक्षार्थमानिमध्ये तयोर्द्वयोः काव्यद्वर्यं क्षित्तम् । सयो-मैप्पाद्गिनविष्णुवर्मावाददिति मसिद्धः । सलैस्तु प्राप्तं सरकाव्यं द्वात इत्यन्ते सकाव्यं कार्या वस्त्रामं दाहकाविष्यं: ।"

Although the epithet Rishi is applicable chiefly to seers of Vedic hymns, yet on account of the fact that the term has largely come to be used in course of time to those to whom only the epithet Muni would be actually applicable, the epithets Muni and Rishi could very well be treated as being quite synonymous. In any way, having this in view that people submit to any invasion in the field of the usage of words made by a Muni in the same way as in the case of a Rishi,

This, I have learnt form my friend Mr. T. M. Trigathi, m. A. of Bowlay, who also invoured me with an extract of the verse and commentary on it, taken from a manuscript of the work evisting in the Decem Poilege Library, From.

<sup>†</sup> See note on page 10 of the Sanakrit Introduction.

without making a difference between the two, we have used the terms here as being identicel in meaning.

In connection with Bhasa being regarded as a Rishi, it may be said that it is quite proper that usages which depart from the operation of the rules of Papini are largely found in Bhasa, as in the writings of other Rishis; and his works are highly approved of hy such close followers of Panini as Kalidasa, Bhatta Bana and others with the same regard that they have for the writings of other Rishis. The dry word-reasoning, reconciling certain of such usages to the precepts of Papini, referred to in the introduction (p. xliii) of the Svapusnataka is merely an imitation of the twisted and strained interpreta-Neither noes such reasoning tion of the modern grammarians. appeal to lovers of Sanskrit, nor, on the other hand, do such usages cease to be deprived of their peculiarity and become common usages, In fact, numerous archaisms, are still found in Bhasa's compositions. which are beyond the range of such plausible justifications as the above, and which cannot be explained away as mistakes of the soribes. Hence, it is not incompatible that Bhasa with his status as a Rishi. should be a forernmer in the field of Drisyakavya, in as much as Vâlmiki and Vyasa are in the field of Sravyakavya. For this reason. the appropriateness of the imitation of Bhasa by Kalidasa who followed him should be regarded as being well established, in the same manner as the appropriateness of the imitation of the writings of Valmtki and Vyasa by Bhasa who came after them.

Further, Rūpskas, as they exhibit before us events which occurred away from us, are styled as Drisya (visible) compositions. The impression thus created by the exhibition is the Rasa which highly captivates the mind. It is that which learned men most desire. It is on this ground that a combination of only such materials, as conduce to the creation of the Rasa, deserves to be introduced into the Rūpakas. This is effected by depicting without any effort hefore the minds of the observers, the materials taken up without divesting them of their natural colour. Therefore it is that such of them as could be depicted only in an artificial colour should be discarded by poets, and the highest natural beauty of the materials.

<sup>·</sup> Vide appendix 1.

should be depicted. The exquisiteness of their innate qualities should not be veiled over by incoherent rhotorical arrangement. On the other hand, it might be embellished in some places, when desirable, by appropriate figures of speech introduced with graceful case. This method has been cleverly adopted by Bhasa, while to some extent hy Kalidasa. The atterances of Bhasa are mostly quito elegant but not rhetorically polished, while those of Kalidasa shine by rhetorical gloss. The figures of speech that have been usual by Bhasa are only Chama (उपमा), Drightanus (स्थान्त) Arthuntaranyasa (अर्थान्तरन्यास) and others of the kind, which are employed in common parlance by all, and are easily understandable; and these too are drawn without effort, and only in small numbers here and there; while on the other hand, they are introduced by Kalidasa with effort in many places. This will be readily perceived by a cursory glanco of the Kavyas of the two writers and as such, is not exomplified here.

Farther, all the ideas pertaining to a dramatic composition should be impressed on the observers with a natural vividness by tho elegance of the mental soliloguy and of the conversations of the dramatis persona. As the sense of the ideas conveyed should express the practice of the world at large, similarly the language in which the sense is conclied should conform to the trend of daily occurrences. As the language adopted in conversations by the people is in the form of proso, it follows that prose is the natural form of dramatic language; while the verse form is not natural, as it is circumscribed by the rules of provedy. No doubt the introduction, here and there, of a few poetical pieces, as good as prose, and better adapted to convey the meaning, enhances the gracefulness of composition; and for this reason, poets might very well introduce, in proper places, verses of the kind above described. Further, sometimes the exquisite metrical form even makes up for what is wanting in words and sense; prose on the other hand, has to be imparted an elegance by the excellence of the graceful arrangement of choice words and ideas; hence it is that prose composition is considered to be more difficult. Thus in the Kavyalankara, while commenting on the Sutra,

'कार्य गर्च पर्च च"

Vámana savs :--

#### "गरास्य पूर्व निर्देशो कुर्लक्षविषयत्वेन दुर्बन्यत्वात्"

and cites as authority for his position the saying of a learned writer which had acquired a reputation during his time.

#### "गद्यं कवीनां निक्यं बद्धान्ति ।"

Hence it follows that, in Natakas prose is the chief factor, while verse is not so important. When prose artains olegance in words and sense, then does the Rupaka serve its end. For this reason, Bhasa mostly employs in his writings short bits of prose highly charming in sense and expression; and the poetical pieces he uses, are similar in form to the prose ones, and they are employed occasionally. Therefore it is that he constructs sometimes Acts in his Natakas with not a line of verse, for example, the 2nd and 3rd Acts of Syapnanataka and the 2nd Act of the Charudatta. The Rasa conveyed is exhibited with a completeness which is merely due to the weaving of the prose pieces expressing the Rasa. If the Pancharatra contains a larger portion of verse, it is in point of lacidity not diasimilar to prose. Although Kalidasa has followed Bhasa in his Sakuntaha in all ways, yet he has not been able to impress on his prose, the stamp of exquisiteness that marks the prose of Bhasa.

The reason for this is not far to seek. Certainly in Bhasa's time, the Sanskrit language, like other spoken languages of the time, had so wide a range in the varied transactions of daily life, that the poets of the time commanded a weelth of words olegant and well-suited to graphically depict their ideas. The true and essential nature of things revealed itself to the poets of the time. Hence was Bhasa able to compose without any effort short easy prose pieces enriched with lofty ideas. During Kālidāsa's time, on the other hand. Sanskrit had so far strayed away from the path of spoken languages, that words similar to these above described had to be sought after, and the poets were number to form original ideas as they generally followed the ideas of others. It is on this account that in Kālidāsa's time new Kāvyas were considered neither good nor viewed with favor and regard. This fact can be inferred from the following passages of the Mālavikāgnimitrs:—

\* '· पुराणभित्येव म साधु सर्व नवापि कार्यं नवमित्यवयम्।" "वर्तमानकवेः कालिदासस्य कियायां कर्ष बहुमानः"

From the following words of Bhamaha,

"मुख्यस्तावत्यं स्थायो वत् स्वशस्त्वा प्रवर्तते। अन्ये सारस्वता नाम सनयन्येकानुवादिनः ॥19

it will he seen that even in Bhamaha's time, the poets used to depend on other writers, not to speak of later times. It is therefore clear why the beauty of the conversational prose which shines in Bhasa's writings is not found in the Sakuntala. But the renowned poet Kalidasa, ambitious of winning reputation as an author of good poetical compositions, at a time when new good poetical works were deplorably scarce, followed with great effort the old track left by the archaic writers Valmtki, Vyaxa and Bhasa, and, heing a genius gifted with bright conceptions, began to write now poetical works (Kavyas) embellished with a wealth of givid images and excellence, well worth imitation by all succeeding poets, and at the same time governed himself by the rules of Panini and Bhamaha. The sweetness of verse which obtains in the Raghuvamsa and other kindred Kavyas in onshrined also in the Sakuntala in a similar or even a greater degree, while a natural grace of diction and exquisiteness of ideas pro-eminently prevails in all his slokes to a degree, which is not far short of that of the compositions of the archaic writers.

It must not be argued on account of the prevalence of this naturalness of grace, that Kälidass succeeded Meeting the contention Bhasa only within a short interval of time. hat Kulidson lived not long for it stands to reason that, although Kalidasa

after Blass.

came into existence centuries after Bhasa. yet impelled by a desire to imitate the writings of ancient authors.

he was able to infuse into his writings an archaic poetic flavor, not quite distinguishable from that of the ancient writings; it is not now impossible even for a poet of the modern times, bent on imitating ancient writings, to instil into his productions an srokajo flavor, it should much less be impossible to Kalidasa who has overtopped the entire community of succeeding poets by his marvellous protic genius.

<sup>&</sup>quot; Vide note on p. 13 of the Sapekvit introduction.

Ner from the fact that there is n close similarity between the Prakrit of Kalidasa and that of Bhasa, can it t. The similarity of Pro-

krit in Bhass and Kalidson.

be inferred that the interval between the age of Bhasa and that of Kalidasa should measure

only a brief space of time. As already mentioned, when Sanskrit left the conversational arena, Prakrit which followed on the heels of Sanskrit shared the same fate, and as such, the Prakrit at the time of Kalidasa had necessarily to conform itself to the Prakrit of Bhasa's time, fer Prakrit being no longer a spoken dialect, could underge no change. Since Kalidaen had of necessity to use Prakrit in his dramas, and as no change had taken place in that dialect, his Prakrit must necessarily be similar in character to that of the ancient Natakas; and even to this day, in writing new Natakas, poets still successfully follow the customary practice of using the Prakrit of the kind above described. Thus, as the observance of a resemblance between the Frakrit used in a modern dramatical composition and the Prakrit of Kalidasa, could never go to establish that its writer should have lived clesely after Kālilāsa, in the same way, the observance in Kālidāsa's Nātakas of the Prakrit similar to that found in Bhasa, could not justify the inference that Kalidasa should have come into existence within a short interval of time after Bhasa. \*

<sup>·</sup> Accepting the priority of Blum to Chambya, Malagambopadhyaya Mr. Harspeanada Sastri M. A., C. S. R. of Calcutta, thus explains the modern look of the Praket of Blass. in a letter of his addressed to mer-"The king of Aryavarta between the mountains Blashaws and Vindhyan and between the two seas mentioned in the Blazstavakya le, Delieve, one of the Nandas. Perhaps you will remember that some three years ago I wrote a paperou the origin of "Indian Drama" in the Journal of our Bociety, throwing out a suggestion that the Bharutanatynanstru published in the Kavyamala Series was perhaps compased in the 2nd century B. C. because the Parthians are there called Pathrayas and not Pallavas as in Manu and other later worls.

I find that Blace disregards altogether the rules of drematurgy had down in that work, I also pointed out in that paper that, before the compilation of that work there were several schools of dramaturay, and Bhasa perhaps belonged to one of the older schools of dramaturgy and therefore he was not aware of the rules faid down in the Natyumetra.

I have got a curious confirmation of the existence of the dramaturgy in ancient India in the fact that Kautilya has classed Kustlavas or actors with the Sudras. Natyametra mys that the original Kusikeran were all Brahmins or better still of divine origin, but they the onled Rishin and therefore they were carried to become Sailras. So their Sudrabood is hitse than she origin of the drame. . As in Chanakyu's time they were classed to be Sudtas, see are to lafer that at that time drame was an old, old justitution,

There is one strong point in favour of a later date for Bhan and that is his Practit. It is not so old as 4th or 5th century B. C. but any one who has studied the diametic

Further, as language adapts itself to the course of conversational

 Sandrit had ceased to be a spoken dialect at the time of Kalidasa. thought, its vocabulary also undergoes a consequent change. When it ceases to be spoken, the forms of words in the language are no longer affected or changed. But it

might be asked how it is assumed that Sanskrit ceased to be a spoken language in Kalidasa's time, as also Prakrit. In this connection it may be premised that language has three gradual stages:the first is that in which it is freely employed in conversation from infuncy; the second stage is attained when it is written as well as spoken; and the third is reached when it ceases to be a spoken language, but is merely employed in writings. The ntility of grammar is twofold: one is to easily explain the forms and derivations of words current in the language; and the other is to keep them from undergoing modifications in form due to carelessness, ignorance or incapacity, as well as to prevent the entry of new words into the language-The second may be included in the first; for such changes in form and the new words that may be introduced, not falling within the scope of its rules, grammar, by ignoring them, reveals their inacceptability, while it explains the established words. In the first two stages of the growth of a language, when the current of discourse in daily life flows unimpeded, the works on grammar prevalent at the time, can neither arrest the mutation of forms taking place in words nor prevent the introduction of new words; for, as grammar is merely confined to the explanation of words which have at the time become established in the various walks of life, it could not become applicable to words which may subsequently become established in the current speech of the times posterior to its appearance. For this reason, new grammatical works adapting themselves to the course of speech of the times are then and there composed. It therefore follows that no grammer attains a final stage so long as the language to which it pertains has not emerged from the second stage. The language, which has not departed from the current of conversational thought cannot become defined or settled in its form owing to the possibility of the subsequent formal modification and the intro-

Prakrit carefully knows fully well that the copyists always changed the Frakrits of their nutbers into the Prakrits current in their own time. And that is why Bhasa's Frakrit has a surface book. But there is one werd which is never need by later poets but which is found only in old. Pall works which shows its antiquity and that word is 'Ama' for 'Yes' '.

duction of now words. Bot when a language ceases to be spoken i.e., when the causes of formal modifications and the influx of fresh words coase to operate, necessarily it has reached its final and settled stage. It should therefore be understood that the grammar of a language, that has attained its final stage, is also actiled and fixed; and the grammar which is applicable to a language, which has not reached that final stage, remains still undeveloped. Thus in a series of successivo grammatical productions, that treatise, after the appearance of which, the language to which it relates, ceases to be spoken but is merely employed in literary compositions, can be deemed as completely developed; for, on the decline of the current of speech, which is the cause for the development, there is no scope for entertaining any apprehension as to any future change occurring in the forms of words. As a matter of fact, such a grammar has to be viewed in the way in which sottled mandatory precents are usually viewed. This is the fact.

The author of the Mahabhashya evidently considers the "Panintya Vyaksiana as a settled grammar of the Sanskrit language; for he regards only the words recognised by it as pure and acceptable, and all others as unacceptable, and

enjoins the use of those pure words as meritorious and denounces the use of other words as sacrilegions; and these directions have been scrupulously and reverently followed by all men. to consider it otherwise (that the Sanskrit had not then ceased to be a spoken language), he would not have made a sweeping and general pronouncement of unworthiness with respect to words not recognised by Panini, for such a pronouncement would amount to the statement that even all the formal changes that must necessarily be brought in by the strong course of carront speech in the language are unworthy, and would amount in effect only to this instruction, that the speakers of the language should so withstand the irresistible course of speech; that it might not give rise to any such mutation of forms, or even if such changes take place, they should not be allowed to enter into the language. And this woold be quite inconsistent with the views of such revered personages who naturally wish for the growth of the language. Even if desired, the people could not fight against

<sup>.</sup> See note on P. 15 of the Sanakrit introduction.

discourse when it remains unimpeded. Therefore it must thus be assumed:-That the author of the Mahabhashya found that, in his time, the Sanskrit language was mostly gone out of the current of ordinory speech, owing to the prevalence in the country of several other languages in different stages of development. With no expectation regarding the growth of the language in later times, and fearing that it would gradually fade away in course of time, he conceived the idea of so protecting the language, that it might on no account leave even the stage of being employed in written compositions. Considering that, when the people at large should, with the holp of this Vyakarana, gain a grounding in the language from the Sanskrit works current at the time, and when they should happen to write new works, the Sanskrit language would eafely hold fast to the atage of being embedied in written compositions, the author of the Mahabhashys, with the desire of instilling into the minds of the readers a respect for the grasp and uso of sound words, attributed morit to them on the authority of valuable texts. The people also following the said advice entertsin to the present day that, profound regard, which is commonly paid to the precepts of the vedio texts, towards Panini's precepts which are characterised by a gravity due to their furnishing immenso help in explaining words which form the groundwork in the building up of all Sauskrit compositions. So for is therefore plain, that even during the age of the author of the Mahahhashya. Sanskrit had ceased to be a spoken language, not to speak of the time of Klaidaza.

The question how Prakrit ceased to be employed in conversational speech has now to be answered. It is a spoken disket at the time of Kalidaas.

The question how Prakrit ceased to be employed in conversational speech has now to be answered. It can be nrged that, who's Sanskrit ceased to be a spoken language, Prakrit which was doveloping side by side with it, also shared

a similar fato. How Prakrit came to develop itself side by side with the Nanskrit language, may now be onquired. In this connection, the sequence of the origin of Sauskrit and of Prakrit may be considered. Although there is a school of thought which has gained favour with orthodox scholars, that Sanskrit must be regarded as eternal (having no origin) on account of the fact that Sauskrit words are embedied in the Vedaa which are eternal, still, if it is to be inferred that, in virtue of its being a lauguage not different from the other languages, it should also have apring up with an origin and gradually developed, then there is a royal road teading to the inference.

In ancient times, there was some unknown language current smong the people, which they employed for the purpose of communicating their ideas among themselves, in respect of their sheer

physical requirements. In the gradual development of the conversational faculty of the prople, it began to epread, and whenever the intelligent among the people began to discover, by their own efforts, new things, one after another, both spiritual and material, capable of being enjoyed or discarded, and also to found new schools of thought, and whon they evinced a desire to make their fellowmen and those, who would be born after them, acquainted with the results of their labour and the means of discovering such objects and developing their form, quality and utility, then in the same language they began to compose works on these subjects. Thus by a series of successive generations of men gifted with intelligence, a series of discoveries of novol objects and consequently a series of successive now works treating of the attainment of the said objects, began to come into existence and gradually became wide-spread. While the state of composition stood thus, a multiplicity of refinements had entered into the language, which would nover have been the case, if the langnage had remained merely a spoken tongue. In the written compositions again no pains were spared to convey the maximum of thought in the minimum of words, to avoid their repetition, to choose appropriate and happy words and to arrange them gracefully. new thoughts were encossively born of the more intelligent heads, now words too came in thousands into the language. Elegant styles of exposition also adorned the language. Thus blending together the literary compositions and the oral speech, each of which belied the development of the other,"a certain branch of the original tongue gradually attained the highest refinement in all the words, which branch was the one embraced by the intelligent community above: spoken of, their descondants and those that looked up to them for, guidance and direction. And this, I think, is called 'Samskrita', (the refined), from the refinements seenred to it by the steadily continued offorts of generations of intelligent heads. Of the generality of the people of these days, each of them as were poor in intellect or did not take care to be guided by the more intellectual of them, carried on their discourses in the original language itself, in which there began to apring up many new words which are the natural outcome of the epreud of their discourses in daily life, and many excellences due to

the acquaintance with the Samskrita-speaking people; and these developed by gradual degrees. Thus from the original root language, some non-Sanskrit branches also aprang up. The Sanskrit, on account of the sterling nature of the refinement it had undergone, and on account of the settled nature of the written works studied by those desirous of cultivating its knowledge, came to be spoken in the different countries without any change in its form. The other branch languages, not being favoured by the two facts above montioned, came to be spoken in different forms in different countries, and to derive their ideas from Sanskrit itself. Hence Sanskrit was viewed as a model by other non-Sanskrit languages in all manner of ways-in respect of words and in respect of sense, and came to be regarded as the nourisher of the said languages; and by virtue of this characteristic, it over deserves to he styled as the "Mother" of the said languages. Thus must have been the probable branching of the original root language.

Another kind of a language was prevalent which must necessurily have come into existence during the The enigin of Prakest. times when Sanskrit was wielding undisputed sway in the field of speech. Sanskrit was spoken well by men, well educated in it, and with some slight differerce by those who were less educated in it, but never well by menwho were not taught in it. Women also mostly by their want of training in the language were not able to prorounce the Sanskrit words in the proper manner, as also children. Hence in the tongue of the illiterate, Sanskrit came to be pronounced in a slightly or largely modified form according to the difference of their relative want of capacity. This modified or rather mutilated form of Sanskrit is called Prakrit on account of its being derived from Sanskrit, its 'Prakriti' or origin. This Prakrit which was spoken by the imedicated men and women of all castes, on account of the contact with the discourses carried on by the educated people of the four castes, did not undergo very great modifications, and as such, is the best of its kind. That which was spoken by men and women outside the pale of the four castes who were not moving with educated classes, was much more corrupted on account of their little acquaintance with the educated, and greater acquaintance with those who were speaking the best kind of Prakrit referred to above, and on account of the contact with those who were speaking non-Sanskrit off-shoots of the original

root language mentioned above. For this reason, this Prakrit is not pure. This again became probably sub-divided into several branches on account of the difference in proportion of the changes undergone to a large extent when compared with the Prakrit in the purest form, and on account of their being derived from Prakrit, These are explained in the grammatical works on Prakrit \*. Thus with the spread of Sanskrit as a spoken language, it must necessarily be taken that Prakrit also developed, side by side with it, in the field of speech, adapting itself to Sanskrit so closely as if it were the shadow of the other. Such being the case, it should be understood, that when the current of disceurse in the Sanskrit language declined, the current of discourse in the Prakrit also declined; and following the fate which overtook the original Sanskrit, its shadow Prakrit also departed from the field of spoken languages. When the Sanskrit-speaking people evinced a desire to entertain themselves with the art of dramatic performances, they began to construct dramatical compositions suited to their tastes. As the language of the actors in the Rupakas had naturally to conform itself to that in daily life, that Prakrit which was commonly employed by women and others in their respective discourses in life, came to be used by them in the Rupakas as well. As to the fact that people diverted themselves with enjoying dramatic performances during the times when Sanskrit was the spoken language, no doubt need be entertained; for, from the two Sutras of Panici,

#### 'पाराशर्यशिष्टास्टिभ्यां भिञ्जनटस्त्रयोः'' (4-3-110), 'कर्मन्दकृशाश्वादिनिः' (4-3-111)

which refer to the scientific treatises on the art of acting, it is plain that the art of acting treated of should necessarily have been in existence, much earlier. This period when the art of acting was in vogue prior to Panini must be beyond doubt that during which the Sanskrit language was a spoken one.

The language employed in the edicts of Asoka or l'ali might, well be one of the non-Smakrit off-shoots of the original root language aforessid. The language was in ancient times spoken by a

Bee note on page 18 of the Banskrit introduction,

number of people, and when the majority of them embraced the Buddhist religion, it was adopted in the Buddhistic literature. When some of the Sauskrit-speaking and Prakrit-speaking people professed Buddhism and intermingled with those who had already been Baddhists, then an irregular admixture of Sanskrit and Prakrit with the said language took place. Further the speakers of the said language began to introduce deliberately into it an admixturo of Sanskrit on account of its capacity to impart a peculiar grace to the language, just as it is done in Telugu, Malayalam and other Therefore, it is but proper that it should consist of a Vernaculars. large proportion of Sanskrit and possess a similarity to Prakrit: and neither is it Prakrit itself, nor Prakrit in its carlier form, nor Prakrit in its later stage, but quite a different dialect from Prakrit. Only on account of its resemblance to Prakrit could the term Prakrit be applied to it. Be it as it may, whether it was spoken by the people in Asoka's times or whether it was employed merely in the Buddhistic writiggs, certainly it commanded a high respect at the hands of the Buddhists of the time. It might also well be that, even during the time following that of Asoka, the said language was, by some Buddhist poet either attracted by a love of the language or out of mere curiosity, fancifully employed along with Sanskrit in some dramatic compositions of his own. In any way in the Rupakus written by poets who kept abreast of the current of the Sanskrit tongue in speech and writing, only that Prakrit which is counterpart of Sanskrit as already explained, should have been employed along with Sanskrit. It should not here be forgotten that the same method was, as already "stated, followed by poets who lived at the time of the decline of Sanskrit, as a spoken language.

† Some people may surmise that at the time of Katidasa Sanskrit had ceased to be a speken tengue; but Prakrit had stepped in as the

<sup>\*</sup> Vide, 4 "The similarity of Prakrit in Blass and Kalidam".

The original Sandrit of this paragraph is given below, which was written only after the Sandrit introduction was printed.

भध संस्कृतव्यवहारप्रवाहेऽस्तमितेऽपि प्राकृतस्यवहारप्रवाहः कालिद्रास्थावेऽनुवर्तमान एवासान्, तादास्विकस्यवहारस्वभावानुगुणमेव च श्रीप्रश्वतानां प्राकृतं कालिद्रासेन स्वप्नचे प्रयु-कामगुर्वेस । सहि सादालिकव्यवहारस्वभावानुरोभिना सेन राजप्रमृतीमामपि विषये प्राकृतमेव किवान् प्राप्रमृतिव्यवहनप्राकृतिविश्वस्य प्रायोध्यतं, प्रश्वनस्येव तदानी स्विपंससाधारणभाषाः

spoken dialect, and that Kālidāsa, wishing to make his characters speak in conformity to the form of discourse then provalent, used this spoken Prakrit as the Prakrit of the female and similar characters. If it were so, he should have, Prakrit being the only spoken tongue, made kings and similar characters also speak in some Prakrit different from that of the female and similar characters, and not in Sunskrit. But to suppose that he should have mlopted the form of speech then prevalent only in the case of female characters, is irrelevant. Thus, that Kālidāsa has followed the settled practice with regard to the form of speech of the various characters, both male and female, is due to his desire to tread the path well tradden by uncient poets, and not to any attempt to make each of his characters speak severally the same tongue spoken in the world in Kālidāsa's time.

It has now to be considered whether the archaic (आप) words of

Bhasa referred to above, wors used by him (i)

Bhasa referred to above, it during the time of

before Panini's time or (ii) during the time of Pholal. Papini himself, or (iii) after Papini's grammer came into existence and before it gained any publicity, or lastly (iv) after the grammar had gained publicity. The fourth of these positions cannot stand in any case, for this reason that a poet would not dare to employ words which are on posed to the precepts of Papini, whon they are known to be Apasabdas (अवस्था:); since Kavyas, being the embodiment of words, would become, if they centain Apasabdus, us repulsive as a body afflicted by loprosy; and when such incorrect words are heedlessly used in written compositions, they would never commend themselves to enlightened scholars. If they do not win the favour of enlightened scholars, how could the public chorish any liking for them, and still more, how could the poet attain any reputation when it depends on popular opinion? On the contrary, he would be treated with derision by the public, and, if he is a believer in the Sastra which

त्यात् । स्रीप्रस्तिषु परं कवेभीषान्यवहारस्वभावानुसरणं, राषादिषु नेति त्यस्यनसम्बन्धम् । तस्मादुभयेष्विप पात्रेषु भाषाविशेषव्यवस्थाधवर्गं कालिशासस्य पुरातनमहाकविसमुदाचारगताः नुगतिकताकृतमेव केवलं, न तु रचकालिकलोकस्यवहारस्त्रभावानुसारकृतमिलावध्ययम् ।

Vide Page xii, "Bhua, a kibbi."

pronounces sin on the authors of incorrect expressions, he would also incur that odinm. In the case of Ithasa, on the other hand, his Natakas, though replete with such usages, have been highly extelled even by such votarios of Panini as Kalidasa, and his fame again has reached its farthest limit.

The third of these above positions cannot stand either. When could that period be when Papini's Anusasana had not gained publicity. It could not be the first century before Christ, for the Maha-

bhashya had then come into existence, and as such, Panini's grammar together with the Mahabhashya must have been at its zenith of reputation; and further we are going to prove that it had a wide currency in the 2nd century B. C. also. Nor could it be the second century B. C. when the Mahabhashya, according to some inquirers into accient history, was composed: For, that Panini's grammar was popular even then, is evident from the words of Bhartrihari(AZR), when he says in his Vakyapadiya that the Sangraha, a bulky work of Vyadi on Panini's School of Vyakarata, having got obsolete, as the students from ignorance liked to have brief treatises, Patunjali wrote his Mahabhashya summarising the substance of the Sangraha. If Panini's grammar had not then been prevalent, Bhartrihari would have attributed its decline to the general dislike.

Bhartribari's words run thus:-

"प्रायंण संक्षेपर्चानस्यविद्यापरिमहान् सम्बाप्य वैयाकरणान् संमहेऽस्तमुपागते ॥ ४८४ ॥ इ.नेऽथ पत्रम्मलिना गुरुणा तीर्थर्गीता । सर्वेषां न्यायवीजानां महाभाष्ये निवन्धते ॥ ४८५ ॥ प्रस्टध्यगाथे गाम्भीयोद्द्रसान इव सीहवान् ।" (वास्थवदी० काण्ड०२)

Of these, the first complet has been thus commented on by Punya Rāja:-

"इह पुरा पाणिनायेऽस्मिन् स्वाकरणे स्वाह्युपरचितं ब्रन्थलक्षपरिमाणं संब्रहाभिधानं नियन्धनमानीत् । तच कालवदात् सुकुमारचुदीन् वैदाकरणान् प्राप्यास्तमुपगतम् । तस्मान् क्ष्यभीस्त्वात् संक्षेपरुचयस्तं जनाः । अत प्रवास्यो विद्यासु परिव्रद्यः स्वीकारो वेथो त नथा । नतस्तः संब्रद्याध्ययन व्यक्षिते सस्बन्धं यातः संब्रद्यः ।"

and he also observes, commenting on the last of the above lines,

"एतेन यंश्रहानुसारेण भगवता पतन्त्रालिना संग्रहमंक्षेपमूतमेय प्रायशो भाष्यमुप-निवद्गित्तुकं वेहिनस्यम् ।"

It therefore follows that it cannot be the third or even the fourth century B. C., for this reason, that as some period of time has to be fixed to indicate the interval which should reasonably have classed for the Sangraba's getting an ascendancy over men's minds, and for its subsequent falling into disfavour, at the least a period of these two conturies should be assigned, and during this period Panini's grammar must necessarily have been in wide circulation. It has therefore to he surmised that the period in question must be the fifth century B. C. The first half at least of this century must denote the time of Kityayann, for it stands to reason that the author of the short satra-like composition called Vartika, must necessarily have preceded Vyadi, the author of the extensive treatise. And the grammar of Panini must have been in vogue even then, for the anthor of the Vartika expanded Panini's grammar and filled up the portions which Pagini had left out on account of oversight or on account of the springing up of new words after the time of Panini, by composing new rules adapted to the discourse of the times, for mproving the knowledge of the students of grammar. Thus the period, when Panini's grammar had not gained publicity, may therefore be the second half of the fifth century B. C. or the first half of the sixth contury B. C. As this must denote the latest age that could be assigned to Panini, our discussion necessarily leads us to a consideration of the second of the four positions started with. The second position also cannot stand; for, as Panini considers certain words as sound and Bhasa certain others sound, if both were contemporaneous, it would be highly inconsistent that such difference of views should exist between them, both of them being close followers of the current tougne. Hence the enquiry leads us to accept the remaining onethe first of the above positions. If these words, which have been accepted as archaic (आप) had got firmly rooted in the discourses in times previous to Papini, then, these, being the ordinary (लेक्डि) usages, should have necessarily been brought by Panini under his procepts which conform to the ordinary usages; and that, as a matter of fact, those words have not been treated of by bim, lands us in a

dilemma. The way to get out of this difficulty will be furnished by the answer to the question, how it happened that even the archaio usages found in the writings of Vyasa and others, which were also to use in common parlance without being regarded differently from the ordinary, have also not been treated of by Panini. If it is explained that these usages, being merely confined to the discourses omeog the Rishis, could not be regarded as ordinary ones, while only words distinguishable from them have been regarded as ordinary ones by Panini, and as such, the archaic usages, neither pertaining to the people nor embodied in vedic utterances, have not been treated of hy Panini, then the same would hold good in the present case also Let us take that, considering these usages as being included in the vedic usages, Panini has certainly brought them within the scope of the precepts pertaining to the vedic usages, as he has used the word Arsha (आय) instead of Vaidika (बिदेक) in his Sutra,

#### "मम्बुद्धी शाकल्यस्येतावनार्षं" (1-1-16)

thereby indicating that the precepts pertaining to the vedic word are also applicable to Arsha words, and as the author of the Malubhashya also says,

#### 🙏 "छन्दोवदपयः कुर्वन्ति", "छन्दोवत् कवयः कुर्वन्ति,"

that is, Rishis and venerable poets are accustomed to use wor a like vedic usages, thee this would equally apply to solve the previous question also. Hence the first position, i. s, that the archaic usages found in the works of Bhâsa were employed by him only before Pāpini's times, now holds good. In this connection, it must be conceded that even in times much anterior to Papini, the were dramatic compositions written, read and enacted, for Pār in refers to the Natasūtras (Histrionic rules) of the Munis, Silāli and Krisāsva, thus indicative of the prior existence of the dramatical artistelf, in his Sūtras:—

# 'वाराक्षर्यक्रिकालिभ्यां भिश्चनटस्त्रयोः' (4-3-110) 'कर्मम्बक्रशाक्षात्रितिः (4-3-111)

These Natasutras presuppose the existence of dramatical composit ins

<sup>.</sup> Vide notes in page 22 of the Sanskrit introduction,

to which they are applicable, as the scientific canons of an art could come into existence only after the art itself. As these dramatical compositions have commanded the respect of the Munis, they must have been composed by Munis and must be archaic in their manner. Since such are Bhāsa's Nātakas, they may reasonably be regarded as the dramatic compositions referred to.

If the age of Bhasa be fixed at the fifth or the sixth century

8. The popularity of the opic of Ruma in the 4th century B. D. R. C., thou it would be inconsistent that he should have written the Abhisheka and Pratima Natakas on the materials pertaining to Sii Rama's life, as the epio describing Rama's

life and doings (or the Râmâyana) has not been dated before the second century B. C. This is not so, for it has not been conclusively established that the Râmâyana was not written before the second century B. C. Further, from the fact that Chânakya whose age has been fixed as the fourth century B. C. refers as authority to the story of Râma, it must have been largely in vogue even before the fourth century B. C. The said reference occurs in the Artha-Sâstra of Kautilya, in discussing the fate of former princes who had not curbed their senses:—

"मानाद् रावणः परदारानश्रयच्छन् (विननाश) दुर्वोधनश्र राज्यादंशम्।" (वैऽटि॰ 1.5-3)

Here it is described that Râvana, was killed for not having restored another's wife, and Duryodhana, for not having made over a portion of the kingdom. By the destruction of Râvana, the epic of Râma, and by the destruction of Duryodhana, the epic of Yudhishthira are referred to in the above; and these two epics are undoubtedly the Râmâyana and the Mahâbharata. The two works, as they are referred to as authorities by Chanakya, could not possibly have been written at his own time or even a little earlier, but must necessarily have been composed some seven or eight centuries hefore him. As the matter stands thus, there is no reason to doubt the popularity of the Râmâyana at the time of Bhâsa. As a matter of fact, however, by the sequence of the description of the incidents about Râvana and Duryodhana, Chânakya has referred to the established opinion of the people at his time, that Râmâyana is the earlier of the two and

as such, it is reasonable that the Ramayana must necessarily have come into existence even before the Mahabharata. The narration of the story of the Ramayana, the reference in many places to Hannman and others contained therein, and the description of Rama as an Avatara of Vishnu, all these found in the Mahabharata, are consistent with the above inference.

Apart from these, there is a view that the epic of Bama is anterior to the times of Chanakyn, and that this Rama, an Avaiara of very same epic, being subsequently enlarged by the introduction of a variety of new mate-

rials, has become the Ramayana of the present day. If the portion ascribing divinity as an Avatara of Vishou to Srt Rama found in it, is to be considered as a subsequent interpolation, then it could not hold good; for the surmise that the current Ramayana is an enlargement made by later writers, is not grounded on a solid basis. Or ever if there were any interpolation, on account of the fact that it would not be probable that unless Rama is described as an Avatara of Visling even to the slightest extent, in the previous epic of Rama, it would find a place in the later Ramayana, the portion ascribing divinity to Rama could not properly be considered as a later interpolation. The belief that Bama is God Vishun himself, that his doings thouselves are divine, and that on account of its embedying his life and deeds, the study of the Samayana leads to the acquisition of Punya or morit, has firmly rooted itself in the minds of the people among successive generations of the pious, in respect of the current Ramayana. Hence the suggestion that the original Ramayana did not embody the divine attribute of Rama, and that it was, by chance, subsequently implanted in the later Ramayana and given a prominence therein, will not be convincing; for, which man of reason would consider divine a hero whom he had till then been viewing as human from a certain epic, for the reason, that in a later epic based on it the same here is depicted as divine? Thus it becomes established that even before the times of Chanakya the divinity of Sr! Rama has acquired firm ground in the epic of Rama.

Bhasa evidently know the Sakya mendicants, for he makes mention of Sramana in † Pratijna, Avimaraka Reference to Seaand Charudatta. Merely on this account, it is not possible to infer that Bhusa's age

+ S. P. 14 Pratijna, P. 85, Avimeraka, P. 56, Charadatta,

should be posterior to that of Baddha, for it is well nigh possible that Sakya Sramanas should have existed even prior to the time of Buddha. There is nething to render it impossible to infer that a form of religious observance, which had taken root in times before Buddha, and which was in vogue among the Sakyas, though in its infancy, was established on a firmer basis by the sage Buddha, spring from the race of the Sakyas. Tapasvins (तपस्तिः) were styled Sramanas either on account of their laborious pegance or on account of their training their bodies in the practice of religious rituals. Thus in such Brahmanic treatises as Vaikhānasadbarmaprasna and others, the term Sramana is employed mostly as synonymous with one practising religious austerities. Thus the term Sakya Sramana designates those among the Sakyas who adhere to the practice of religious austerities. When the term Scamage came as a rule to be appropriated by the Buddhists, whose tenets are opposed to those of the Vedic. observants, to designate their own mendicants, it ceased to be adopted by Vedio people with regard to their own mendicants.

Thus Blasa's age, fixed to the introduction of the Svapnavasavadatta as being autorior to that of Chanakya,

10. Chanakya. The author of the Artha-Sastra, becomes now more firmly established. That Chanakya is the author of the present Artha-Sastra, should not even for a recinent be doubted, for the reason that it is expressly mentioned therein that Chanakya himself composed the treatise, and that it is not stated therein that it was composed by any of his disciples. Besides, an archaic stylo, found in the passages of the Artha-Sastra, is sufficient by itself to generate a limit belief in the readers, regarding its authorship by Chanakya.

Il is seen that these Natakas of Bhasa do not follow the rules of dramatic compositions described in the Nathe current Natyamatra.

11. Himan's priority to the current Natyamatra.

12. Himan's priority to type and the present day, whose suthership has been traditionally ascribed to the sage Bharata (an incomplete copy of the commentary of which,

Vide P. 24, note on Glanckyn, Sanskrit introduction.

written by Abhinavagaptacharya, is in our possession). Of these Nātakas, the Svapnavāsavadatta, the Balacharita, the Avimāraka, the Ahhishekapataka and the Pratimanataka might, on account of their consisting of not less than five Acts and other characteristics. be considered as \*Natakas: the Pancharatra, owing to the fact that it consists of nearly a dozen actors and of three Acts, each succeeding Act being shorter in extent than the one going before, may be reckoned as Samayakara, but the Rasa running through it is not the Sringara and each of the actors therein delineated does not servo a different purpose, which facts are the essence of Samavakara; the Madhyamavyáyoga, Dútavákya, Dútaghatotkucha and Karnabhára can be reckoned amongst Vyayogus on account of their embodying a large number of male characters and of being made up of single Act; but the fewness of the female characters which is also required in a Vyayoga is not found in the Dutavakya and Karnabhara; the Urubhanga might be considered as an Utsrishtikanka on account of the Karanarasa and on account of the lamentation of the founde characters, but the lamontation is not largely portrayed; the Pratima-Natika may be treated as an lhamriga on account of its consisting of four Acts and on account of its depicting the buttle as brought about hy women, but it has been described in the colophon as a Nătikă : aguin the Charudatta is incomplete, yet it can be treated to be in the same footing as the Mrichchhakatika; but in the Balacharito an actual battle takes place, and in the Abhishekanataka an actual death is represented. As these two have been forbidden by the rules pertaining to the Natyasastra, here the transgression of the rules laid down therein is explicit. The mention of the name of the author is prescribed by \$ the Natyasastra; that too, has not been done in the case of any of these Rupakis; thus the transgression of the requisites prescribed in the Natyusastra is everywhere plainly seen. This much therefore can be concluded that there must have been in existence in the times of Bhasa a certain other Natyasastra conwith the nature of Bhasa's Natakas. This might bo the Natasutrat referred to by l'agini as composed by Silali muni or by Krisasva muni; or this might be

<sup>\*</sup> Vide note on Nataka, P. 21, Sauckeit Introduction.

<sup>5</sup> Vide note on P. 25, Sauskrit introduction.

<sup>·</sup> Chiaman P. 25. Sunderit introduction.

other old Natynsastra written by Bharatamuni himself, as is seen from the fact that the name of Bharata is mentioned by Bhasa in the term 'Bharatavakya'.

The Natyasastra mentioned above, which is current in the liternture of the present day, in ght be a recension 12. Posteriority of the cur-rent Nityasistra to Rhisa. of the original Natyasastras of Bharata and others, compiled by later writers, so as to suit the dramatic works subsequently composed; and it may be that, on account of its embodying to a greater ex ent the dramatic principles of Bharata, it has been published as having been composed by Bharatamuni. That the Natyasastra, which is followed in the dramatic literature of the present day, is a later compilation, and that it came into existence in about the second century n. c., have conclusively been established by Mahá nahopádhyáya Haraprasada Sástri M. A., C. I. E., in the Journal and Proceedings of the Royal Asiatic Society of Bengal (x. s.) Vol. V No. 9, of Outober 300, pp. 351-351. The words Aryaputra, Bhadramukha, Kumara and others, prescribed in the current Natyasastra" to be used by the dramatic characters in respect of particular persons, were found employed in the Natikas before, and are therefore adopted among the canons of dramatu-gy by the compilers of the Natyasastro. Of these terms, Ary putra, Bhadramukha. Kumara and some others, are found in the Natakas of Bhasa, and certain others might have been employed in other archaic dramatic compositions. In the Syapananataka, the term Aryaputra is employed as a word of respect by the chamberlain of Våsavadattå's father in addressing king Udayana. This form of address, which should be employed only by Vasavadatta in addressing Udayana, her lord, was complimentarily adopted by her fat er's chamberlain with a view to bring out the affection cherished by the chumberlain towards Vasavadatta. In the same manner the form of address adopted by the servant of Ugrasena towards Vasudevil, i. e., styling him Aryaputra occurring in the Balacharita is employed as a mark of respect out of regard for Dovakt.

It is not possible to make out from the Natakas of Blass

is. No patron of Bhass
whether he was patronised by any particular king, nor had he a de-ire even to mention the name of any such king. For, if he had desired to do so, he could very well have mentioned his name either.

in the Sthapana (स्थापना) or in the Bharatavakya (सरवाज्य) in its proper connection. Even though the name of the patron prince is not mentioned in the Sthapana itself, in as much as he had not mentioned even his own name, then in the Bharatavakya it should necessarily he mentioned. The name, only when explicitly mentioned, will be recognised by the readers as the name of a particular king, a way thus being made for perpetuating his name. The patron king miso, having known the services of the poet in immortalising his name, will axtend his favours towards hum.

The term Rajusimica (বাজবিছ) occurring in the Bharatavakya, 'বাজ-বিভ্রময়ান্ত ন:" could not point to any particular king, for if it were to denote the name of a particular king, the kingly relation of the king to the poet who prays for the king's presperity would not be expressed by the word denoting that relation, whereas in the Bharatavākyas " राजा भूमि प्रशास्तु न:" (Pratimā), "गां पातु नो नरपतिः शमितारिपक्षः" (Urubbanga) and "राजा राजगुणोपेतो भूमिमेकः प्रशास्त नः" (Karnabhar ) the above relationship is explicitly shown by words राजा and नरपति, and that it should be otherwise in the first case i. e. in that of राजसिंह, is evidertly inconsistent. There was no king of repute by the name of Rajasi cha who liv d hefu e Bhattabana, Kalidasa. Patanjali and Chanakva. Thus it has to be concluded that the term Rajasimha has been employed as being synonymens with a powerful king, just like the term नप्रतिसिंह in the verse "सुदितन्पविसिंह:" occurring in the Karnabhara (P. 72). The hioting of the more name of the patron king of the poet, while developing the events sustaining the interest in the body of the work, elsewhere than in the Sthapana and the Bharatavakya, would be ill-suited to the context and would be quite out of place and ineffective; and poets do not resort to it, for by doing so, they woold only become the subject of ridicule. Thus, as the name of no particular king has been mentioned, the Bharatavakyu appears to bave been composed by Bhasa, with a view of invoking blessings on kings in general, so that by its being recited on the stage by future greenations of dramstic actors, it could very well be made to apply equally in the case of kings who might wield the sceptre during the times that it is so recited. It is not possible to infer that the Mrichelhakat ka was comp sed by Bhasa to gain the favour of the king Sudraka and published by him in the name of the latter, as may be judged by the appearance of the ideas running through the Natakss of Bhasa, in the Mrichebhakatika which

embodies most of the passages found in the Charadata. If it were so, then Bhara should have destroyed his own dramatic compositions so that the reputation of his patron king as a poet might grow and that ill repute might not fall on him. As a matter of fact, the Narakas of Bhara have not been so destroyed by him, as is seen from the fact that Kalidara. Bhattahana and others have spoken about the reputation of Bhara gained by means of his Narakas. And it could not be said that Bhara published the Narakas after the death of Sadraka. It will be monstrous to regard Bhara as having deceived his royal master. Let us leave such far-fetched surmises to themselves.

The following are the conclusions from the topics so far discussed here and in the introduction of the conclusions.

Sympnasasavadatta:—

- (1) that the Syapoavasavadatta and other Natakas, 13 in number, which have been recently discovered, were written by one and the same poet from their close resemblance to one another in the language employed and the method of expressing the ideas;
- (2) that the said post lived in times previous to the age of Vamana, Dandia and Bhamaha, who have quoted from these Natakas ad verbum, ad sensum;
- (3) that, from the non-mention of the name of the poet in the Sthapana of thesa Natikas, the said poet had lived in times before the practice of mentioning the name of the authors in their Natikas became customary;
- (4) that, from the fact that !radition ascribes the authorship of the Svapnavåsavadatta, one of the Rūpakas in our possession, to Bhāsa, the author of tha Svapnavåsavadatta and the other closely similar Rūpakas should be Bhāsa hinself, who has been extelled by Kālidāsa, Bhattabāna and others;
- (5) that, by virtue of his writings being characterised by an intensity of Rasa and by a marvell usly exquisite flow of language, and on account of the fact that his writings are marked by an all-round grace of poetical elegance common only to the archaic compositions of the sages like Vålmiki and Vyåsn, Bhåsa was an archai poet of renown and lived in the times when Sanskrit was the spoken language;

(6) that, on account of the fact that Kālidāsa has imitated his writings in all ways and that he has mentioned his (Rhāsā'a) name first among poets deserving of respect at his hands, Bhāsa was the single poet considered by Kālidāsa to have heen endowed with high poetical excellence deserving to be imitated by others, hy virtuo of his having pointed out a path to the construction of Rūpakas;

(7) that, bent on adopting the language and ideas of Bhasa, Kalidasa, though horn a considerably long time after Bhasa, was able to exhibit, in his writings, to some extent, an exquisiteness of style, admired in the productions of Bhasa, and also the similarity of the Prakrit compositions found in Bhasa's works, is quite within the

precincis of propriety;

(8) that, all hough Bhasa's writings have been marked by a multiplicity of archaic usages beyond the palo of the operations of Panini's precepts, yet from the fact that these writings have been adopted by Kali-lasa and others, close adherents of Panini, the appellation of Rishi appertained in uncient times to Bhasa;

- (9) that, being found to disregard several of the rules of the current Nasynsastra in his Rupakus, Bhasa might have followed a certain earlier Natyasastra referred to as Natasutra by Panini;
- (10) that, on account of the fact that the grammatical rules had assumed a settled form during the times of the sage Patanjali, in consequence of Sanskrit ceasing to be a spoken language Bhasa should have lived in an age auterior to that of the sage. Putanjali; and from similar arguments, he should necessarily bave lived long before Katyayana and Panini; and
- (11) that it is quite proper that Chanabya quoted the serse occurring in the Pr. tijna-Natika and that Bhasa lived considerably long better Chanakya.

Thus, from the mention of Rajagriha and Uduyajnann a (Observatory) at Ujjaine in the Svapnavasava15. Beforess to Baja data (pp. 11 and 54), from the mention of

15. Beforence to Baja datta (pp. 11 and 54), from the mention of griba, &c.

Venuvana and Nagavana in the Pratijna
Natika p. 3) and from the reference to Pataliputra in the Charactta.

Wide note on the word বিষয়লৈ ?. 34 of the Samkrit introduction. ব্ৰষয়ল is the Samkrit equivalent of a realing বৰ্ষগোল, found in the manuscript আ; but this interpretation is not possible if we adopt the reading বৰ্ষয়ল found in all the other manuscripts negulics, which should be Sandritised as বৰ্ষয়ল.

(P. 39) it might be concluded that these should have been in existence long before the times of Bhāsa.

Some may hope that the Charu latta would furnish some new materials which would be of help for enquiries about Bhasa's age, but nothing of the kind has been found by me, while expanding the Charudatta. However, it has been sent to the press, after revising the same with the help of a second copy newly obtained, so that it may minutely be examined by them. It is expected that the same will be published in three or four months.

From the third Act of the Pratima Nataka, some now information is gained as to the existence of a statusline which is not described in ancient writing. The statues of departed kings are skilfully constructed in steno and erected in the status-houses and wershipped by priosts. The conclusion may therefore be drawn that it
was customary to build status-houses in the times of Bhasa.

Only those marked by the sterling worth of their character have been chosen to represent the heroes of these Rupakas, and their movements in life both mentally and physically are so delineated as to draw the minds of the readers to follow their parts and not act otherwise.

Although the hero of Avimārakaş is made to creep stealthily in to "Kanyāpura" at dead of night, yet even this incident is portrayed as preparatory to the bringing about of the Gåndharva form of Marriage hotween the lovers, and could be construed as imparting the meral that even men of heroic type and of sterling character are in danger of being allured by the siren temptation of Cupid, and that one should be well guarded against such temptations.

The Charadatta delineating fictitious events might well be regarded as furnishing a clue to the deeds of noble and ignoble men. The other Rupakas embodying, as they are, the lives of Srt Rama,

This play is now published. § Vide note on the weed, Avimiraka, P. 29 Sanskrit introduction.

Krishna, Yudhishthira, Udayana and others are well suited to the whetting of the in elect, and as such, are all of visorbing interest.

From Bhattabana's remarks extracted in the introduction (p. axi) to the Syappavasavadatta, it may be inferred that the literary achievements of 19. Bhisa's tendency to write Rüpakus. Bhāsa, who is of equal rank with Vyāsa, did not extend to composing Akhyaua, Akhyayika or Mahakavya. Whatever it might he, one thing is quite clear, that Blasa considered the composing of Rupakus as the highest form of literary compositions and accordingly composed them in a remarkably exquisite form. is quite appropriate that, of the Kavyas, Rupaka deserves to placed on a higher level, as it possesses the dual characteristic of appealing equally to both the sense of sight ( दश and of hearing ( अव्य). So, this is the original form of other written compositions, as Vamana says in his Kavyalankara:-

> "सम्दर्भेषु दशरूपकं श्रेयः" (1.3-30) "दशरूपकस्येव हीवं सर्व विलासितं वद्रत कथास्वायिके महाकान्यमिति" (1-8-82)

20. Non-provilence of the plays of Blukes and the alarmos of reference to them in the anthologies.

It can be explained that there is every probability of these Rupakis becoming unused. In former times, when these Rupakas were in vogue, later pocis also began to compose Rupakas. These later (Rôpakas), out of a personal regard to their authors, from their favourable reception

at the hands of lovers of Sanskrit, and the special encouragement at the hands of kinge, desirous of patronising the advancement of poetical efforts, became diffused over a large area; and gradually when further new compositions came to be produced, in large numbers, and obtained publicity, the ancient Rupskas were thrown into the background by slow degrees, and in the end, vanished from the scope of literary studies. Just as in the field of Sastras, the old works. which were characterised by the excellence of their compositions, reached a decline and their very names became gradually unknown to many, when later sastraic treatises, even though their merit is not of a high order, came into prominenco, in the samo way, the literary field being exclusively appropriated by new

dramatic compositions, Bhasa's Rupakas gradually came to be unknown even by name. It is cortein that all the Rupakas of Bhasa, must have been studied by Kalidasa and Bhattabana, from the fact that they proise by referring to his works in general Of these, the Syapnavåsavadatta end Pratijnäynugandharåyana were, beyond donbt, in vogue at the time of the Rheterician, Vamana; and the Bahacharita and the Charudatta, in the time of Dandin, as is seen from their having extracted verses, as exemples, from them. From the fact that Abhinavaguptacharva mentions in his Natvavedavivriti the names of Svapnavasavadatta and Daridra-Charudatta, it could be concluded that the said Rupakas used to be studied in his time. The other Rupakas might have been forgotten during the times of Vamana and others; and hence, I think, no verses have been quoted by them from those works. When times were so rolling, all the Natakas of Bhasa entered the abysmal cavity of Obliviou, so that the compilers of Subhashitavali and other anthologies by their inability to obtain copies of these Natakas, could not extract in their compilations any of the verses from them. The following verse contained in the 1st Act of Avimaraka and adopted in a slightly modified form in the Sårngadharapaddhati (Sloke 1405) appears to have been learnt by Sarngadhura only by report without even once having looked into the Avinaraka.

धर्मः प्रागेव चिन्तः सच्चित्रमतिगतिः प्रेक्षितस्या स्वधुद्ध्या प्रच्छाचौ रागरोपौ मृदुपर्यगुणौ कालयोगेन कार्यो । ज्ञेचं लोकानुकृतं परचरनयनैर्मण्डलं प्रेक्षितस्यं रहेयो बलादिहालमा रणशिरसि पुनः सोऽपि नावेक्षितस्यः॥" (त. 12.)

It is on account of this that Sarngadhara was not able to indicate in his work even the name of the author or of the work containing the verse. As for the few verses, which are not found in the Nåtakas under discussion, but embedded in the Subhāshitāvali and other works as belonging to Bhāsa, I think they might have been extracted from the other Nātakas of Bhāsa (than those in our possession) by the compilers of the anthologies. It is not certain that Bhāsa composed only the 13 Nātakas now obtained, for there is nothing to indicate that he has not composed any more than these. Or it might be that the anthologists,

having not actually seen the works of Bhasa, have ascribed these verses to Bhasa believing in some tradition which so ascribed them to him. The compilers of anthologies are found to embody in their works the verses of other writers which they hopened to momorise merely from their repute without having learned them from the original \*works themselves. It may therefore be concluded that the Natakas of Bhase, now under reference, had no currency in the literary activities of the times even many centuries ago.

There is a peculiar class of actors (कुशीलवजाति) in this country

21. The popularity of the plays in Kepala country in aucient days.

known emong the people as 'Chikyar'. These people are found acting the Nagananda and the third Act of Pratijnayaugandharayana which they call Mautranka Nataka, on occa-

sions of some temple festivals, in a method peculiar to them. It appears to me that the third Act of Patijnayaugandharayana is designated by them as Mantrinka, on account of its embodying the state-eraft comployed by Yangandbarayana, the Prime Minister. But these actors are quite ignorant of the Pratijnayaugundburavana and the context of the Mantranka, Certainly at the timo when Bhisa's Natakas were current in this country, the scholars of this country extracted the Mantranka from the Pratina Natika. and taught and laid down the method of enacting it, as in the case of Nagananda. Ia course of time, howover, when these Natakas lost their publicity, the origin of the Mantranka itself became unknown to the very actors themselves.

Although these Rupakas became nuknown to the world, still, I think, a few of their copies may surely exist in some corners of this land of Bharata in the form of mannscripts, with leaves worn out by time or in fragments of manuscripts eaten off by mice and white ents. As in this

22. The probability of the existence of the mannecripts of the playe of Bhase in some corners of India.

State a few copies of the plays were unexpectedly brought to light, so it is not unlikely that some other copies may yet be discoverod in other parts of Iudia. That such manuscripts do anot exist

<sup>&</sup>quot; It should be home in mind that many of the names of authors and works given by the authologist up found to be incorrect,

in other parts could only be ascertained after a house-to-house search is carefully unide from Kashmir to Cape Camerio.

It now remains for me to explain how this group of Rupakas happened to be unearthed for the first time

23. The cause that led to the discovery of the manuscripts of the plays in Travanous and the conclusion of the introduction.

in the Travaucore State—Rûpakts, shining as they are like the brilliants on the diadem of the ancient Nâtakas, and furnishing a mine of information for researches in the field of ancient history, with perfection

well worth imitation by all poets. The explanation is not far to seek: for, what led to our obtaining the Parushakars, the Vyaktiviveka, the Durghatavritti, the Jayamangala, and other works already published, and the Bhoja-Vyakarana (Sarasvatkanthabharana) the Natya-Veda Vivriti, the Manja-Srt-Malatautra, and other works awaiting publication, all very rare works, applies to the Rapakas as well. From very ancient times, kings and nobilities of this land collected literary works with great effort, and preserved them in their residences. Even in these times, when Sanskrit has ceased to be wide-spread, their descendents do not generally show any indifference in preserving the manuscripts though worn out and torn. This is why rare works are obtained in this State.

There is yet another reason which could be singled out as shining most prominently, namely the fortune of His Highness the present Maharaja of Travancore, who is the source of all that is good and the seat of all that is kind and merciful and who rules over this land of Vanchime with charity as his guiding star—that fortune whereby the merit acquired by resuscitating rare and valuable ancient works and the fame of helping humanity in all directions attains a steady growth for time eternal

Trivandium, 7-12-1914. T. GANAPATI SÂSTRÎ.

Mille

### ॥ श्रीः॥

# उपोद्धातः ।

श्रीरामे बनाय प्रस्थित द्वारथस्य या दशा, सा प्रतिमागृहे तस्प्रतिमां दृष्टवता भरतेनावगतेति प्रतिमाग्धानस्वादिदं 'प्रतिमानाटकम् दित संग्रितम् । अभिषेकनाटके किष्किन्धा-सुन्दर-बुद्धकाण्डगतिमितिवृत्तमाश्रितमित्युक्तम् । इह तु अयोध्यारण्यकाण्डाश्रितं कथावस्तु सङ्घटितम् । एवं पूर्वरामायणकथाश्रयनाटकप्रथनकातुकिना श्रीभासेन अवशिष्टवारकण्डाश्रयमपि किञ्चित्राटकं प्रणीतं भवितुमईतीति नासाध्यतं सकिथितुम् । तच मन्ये, स्वप्ननाटकस्योपोद्वाते (ए.२२) कथितं (राम)वारुचरितं भवेत् ।

प्रतिमानाटकस्य प्रथमाङ्के केनापि यहच्छाइष्टेन वस्कलेन सीतादेग्याः स्ययं कीतुकादलङ्करणमुपन्यस्य तथा तद्वेषया लक्ष्मणेन च शमितकेकयीकोधेन सह रामस्य पितृवाक्यान् प्रवासः कथितः; द्वितीये, पुत्रवियोः गृदःखितस्य दश्वरथस्यावस्या प्रपश्चिताः; तृतीये, प्रतिमागृहे पितामहादिवितमाभिः सह स्थापितां दश्वरथस्य प्रतिमां दृश्चा भरतस्य तिह्यान्तिकानं मात्रादिसमागमध्य वाणितम्; चतुर्थे, भरतस्य सुमन्नसहितस्य रामात् तत्यादुकाराज्याभिषेकाभ्यनुज्ञामादाय नगरप्रत्यागमनं न्याहृतम्; पञ्चमे, माया-भिक्षणा रावणेन काञ्चनमृगमायया सीतापहरणं जटायुना रावणपतिरोधनं च प्रतिपादितम्; पष्टे, जटायुवधः सुमन्ननिवेदितसीतापहारस्य भरतस्य रामसाबार्थं लङ्कागमनिश्चयश्चोक्तीः; ससमे, रामस्य विजितरावणस्य सीत्या सह पुनराश्रमप्राप्तिः, विदितरामवृत्तान्तस्य मातृभिः सहितस्य सप्रकृतिकस्य भरतस्य तत्रव रामसमागमः, रामस्य भरताद् राज्यपतिग्रहो राज्याभिषेकश्च प्रतिपादिताः।

अत्रितिवृत्तं मिश्रं, प्रसिद्धकल्पितयोरितिवृत्तयोर्मिश्रणात् । तत्र हि प्रधाने-तिवृत्तांशेषु भरतस्य सीनापहारविज्ञानम्, आश्रमं भरताद् रामस्य राज्यप्रति-प्रहोऽभिषेकश्चेत्वेर्तेऽशाः श्रीरामायणानुक्ताः कल्पिताः; यथा उत्तररामचरिते नायकयोवने सङ्गमघटना , यज्ञान्ते पुनम्समागमानन्दपासिरित्यादिकं किर्पतं , यथा च शाकुन्तले दुर्वासदशापादिकं भारतानुक्तं कृत्यितं , यथा च प्रचरात्रे पाण्डवार्षराज्यदानं दुर्योगनम्य कृत्यतं , तद्वत् । अत्राचींऽशः कृत्यरसदीप्त्यर्थः , द्वितीया भरताचीत्युक्यशान्त्यर्थः , तृतीयो वनपरिचितपिपरितोषार्थः ।

अन्यनानिषकलिनोचितसुन्दीरदारार्थवीवयैर्यधादेशकालावस्यं वस्तुस्व-भावपरमार्थात् प्रतिपाद्यितुं यत् तदंनन्यगोचरं भारमहाकवेनेपुण्यं, तस्य परमा प्रदर्शनभूमिक्वलच्येषु रूपकेषु स्वमवासवद्त्तमेका प्रतिमानाटकिनिदमपरेति मे मतिः । तत्र स्वमनाटकेऽर्थशृहाराङको विश्वलमश्रङ्कारः, प्रतिमानाटके तु क-रुण्रसकरिन्यतो धर्मवीरः पितृवचनानुपालनधर्मनिर्वद्दणोत्साहस्वायिकः । अनयोः पदपदार्थलालित्यादुत्तानवदवभासमानयोरिष भावानां गम्भीरत्वात् तद्दिमर्शपरं व्या-द्यानं व्युत्थित्यत् प्रत्यवश्यमपेक्षितम् । तत् पुनरविच्छित्रप्रवादेऽस्मिन् सहदय-संसारे न कश्चिक्षोकहितरितः कालान्तरे देशान्तरे वा, मन्ये, न वितनिष्यति ।

अनयोः प्रतिमनोविचारमनुवचनप्रतिवचनप्रन्याहशो म्तार्थत्वप्रत्यवभासः, १. प्रतिमास्वप्रनाटक-वार्षः सङ्द्यहृद्यवन्धिता । एतद्गतानां हृद्यहारिणां वस्त्-वार्षः अधि-वासस्य भाषोपक्षित-लं च ।

## प्रतिमानाटकस्य तायत् ---

१. प्रथमाञ्चगतो यो बल्कलञ्यतिकरः, स ज्ञाकुन्तलस्य प्रथमाङ्के दः स्थते । तत्र

''सञ्चसोहणीअं सुक्तवं णाम<sup>ः</sup>' (१० ७) इति भासस्य या समस्या तामेय

"किमिव हि मधुराणां मण्डनं नाकृतीनाम्"

(शाकु० अङ्क १. स्ट्री० १५)

इति भक्तचन्तरेणोपादाय,

"सरसिजमनुविद्धं शैबलेनापि रम्यं मलिनगंपे हिमांशोर्लक्ष्म लक्ष्मीं तनोति ।" इति कमलादिद्यान्तपदर्शनेन कालिदास उपपादितवान् । २. पद्ममादे यद् वृक्षसेचनलक्षणं तपो वार्णतः, तच्छाकुन्तलस्य प्रथनाद्धे लक्ष्यते । किन्तु वृक्षसेचनश्रमस्य सद्यत्वमुपमागर्भार्थान्तरन्यासभूषितं भासे नोक्तम्, असद्यत्वं पुनर्निदर्शनोपस्कृतं कालिदासेन । यदाह भासः—

" सोइस्याः करः श्राम्यति दर्षणेऽपि स नेति खेदं कलशं बहन्त्याः । कष्टं त्रनं स्त्रीजनसाञ्जमार्यं समं लताभिः कठिनीकरोति ॥" (श्रतमा० अष्ट० ५. श्रो०३)

इति; यदाह कालिदासः —

'' इदं किलान्याजमनोहरं वपुस्तपःक्षमं साधियतुं य इच्छति । ध्रुवं स नीलोललपञ्चधारया समिलतां छेत्तुकृषिःर्यवस्यति ॥'' (शाकुः अक्षः १. सी०१६)

इति । तथेदं तप उभयत्र नायकाम्यां नुस्यक्तपमभिनन्दितम् --"अपि तपो वर्षते" (प्रतिमा॰ १० ७५ । शाङ्गः अहः १)

इति । अपि च तत्रैन मैथिलीं प्रति रामस्य बाक्यम् — ' ''आप्रच्छ पुत्रकृतकान् हरिणान् द्वुमाध्य विस्थ्यं वनं तव ससीर्दियिता लताश्य ।'' (प्रतिमाण अहल ५. खोल १०)

. इति । अत्रामन्त्रणीयतया निर्दिष्टेषु पदार्थेषु पुत्रकृतकानां हुमाणामामन्त्रणं ,

" मो भोः सन्निहितदेवतास्त्रपोवनतस्यः!

पातुं न प्रथमं व्यवस्यति जलं युष्मास्तर्पातेषु या नावचे प्रियमण्डनापि भवतां स्नेहेन या पह्नवम् । आद्ये यः कुसुममस्त्रिसमये यग्या भवत्युत्सवः सेयं याति शकुन्तला पतिगृहं सर्वेरनुज्ञायताम् ॥ " (शाकु॰ अह॰ ४. थो॰ ८)

इत्यादिन। साक्षादेव कृतं शाकुन्तलेः, हरिणलतानां तु
"जहाति सोऽयं न पुत्रकृतकः पदवीं मृगस्तै"
(शाकु॰ अष्ट॰ ४. ४०:० ३३)

इति,

- "मुखिन्द अस्त्।ण विअ वणळदाओं " (शाफु॰ सड़॰ ४. खो॰ ११)

## इति च स्मरणभङ्ग्या स्चितम् ।

#### ३. सप्तमाके रामेण सीतां प्रति ---

ं अप्युपलभ्यतेऽस्य सप्तपर्शस्याधस्ताच्छुक्कवाससं भरते हृष्ट्रा परित्रस्तं मृगयूथमातीत् '' (वित्तमा० ए० १०७)

इति मृगय्थस्य भरताविसम्भोऽभिज्ञापितः; शाकुन्तलस्य पश्चमाङ्के तु शकुन्तलः या तुरुषन्ते पति —-

"तक्षणं तु सो मम दीहापको णाम फिदअपुत्तओ उबिट्टिरो । तुए अर्थ दाव पदमं पिबदु ति अणुअस्पिणा उबच्छन्दिदो उदएण, ण उण दे अविश्विभादो इत्थवभासं उबगओ। पश्चा तर्सित एवव मए गहीदे सक्तिके किदो देण पणओ। तदो इत्थं परिहसिदो सि । सब्बो सगन्धेसु । विस्तसिद । दुवे वि एत्थ आरण्या इति ।"

इति मृगपातस्य दुष्पन्ताविसम्भो भक्तिभेदेनाभिज्ञापितः । किन्तु, अत्र मृगस्या-रण्यकविधासः सन्देनैबोपनिवदः, प्रतिमानाटके पुनरार्थः।

## स्वप्नवासवदत्तस्य खल्वपि ∸

१. प्रथमाङ्के यथा तपीस्वतमागमन्यतिकरः, तथा शाकुन्तस्य प्रथमाङ्क । तथे प्राविशी

''पविस बादें ! पविस । तयावणाणि णाम अदिहिजणस्य सअगेहं '' (स्वप्न- पूर्कः)

# इति तापस्योक्ता,

. "भोदु भोदु । अय्ये ! विस्तितिहि । इमिणा बहुमाणवंअणेण अणुन-हिद्रिति " (स्वप्र- ए० ६)

इत्याह । स प्रवार्थोऽनस्यासस्कारवाक्यसन्तुष्टेन राज्ञा रूपान्तरेणोच्यते — "भवतु भवतीना सृत्तवय गिरा कृतमातिथ्यम् " (शहः अइः १) इति । तथा भटं प्रति काञ्चुकीयस्य तपस्विजनोपरोधपरिहारोपदेशपरं वाक्यं —
''नखळु नखळ्डसारणा कार्या । पश्य,

परिहरतु भवान् नृपापवादं न परुषमाश्रमवासिषु प्रथोज्यम् । नगरपरिभवान् विमोक्तुमेते यनमभिगम्य मनिःका वसन्ति ॥ " (स्वप्र- शक्ष- १. न्यां- ५)

इति । एतत्सच्छायं ज्ञाकुन्तस्त्रे सेनापतिं प्रति राज्ञो वाक्यं —

पश्य.

''यथा च सैनिकास्तरोयनं दूरादेव परिहरन्ति , तथा निषेद्रव्याः ।

शनप्रधानेषु तपोधनेषु गृढं हि दाहात्मक्रमस्ति तेजः । स्पर्शातुक्ठा इव सूर्यकान्तास्तदन्यतेजोभिभवाद् वमन्ति ॥'' (शाक्र० अष्ट० २. स्वे(०,०)

इति । पूर्वत्राथमयासिपरिभवस्य परिहर्तव्यता तद्रतशान्तिगुणसम्पद्कहुमानं पुर-स्कृत्योपदिश्यते , उत्तरत्र तद्रततपोवीर्यभयमिति विशेषः । एतद्पि पूर्वत्र मन-स्विपद्व्यक्रचमस्त्येव ।

२. द्वितीयाक्षे कन्दुकञ्यायामं प्रकृत्य पद्मावतीं प्रति रालीपरिहासो वरलाभविषयः । ज्ञाकुन्तलस्य तु प्रथमाक्षे वृश्वभेचनं प्रकृत्य शकुन्तलां प्रति स दश्यते । स यथा स्वमनाटके —

"पद्मावती — अध्य ! किं दाणि मं ओहसिदुं विअ णिज्झाअसि । बासवदत्ता — णहि णहि । हळा ! अधिअं अज्ञ सोहदि । अभिदो विअ दे अज्ञ बरमुखं पेक्सामि ।

पद्मानती — अवेहि । मा दाणि मे ओहस । '' (स्वप्र• पृ०.९९) :. इति । शाकुन्तले स यथा —

> "प्रियंत्रहा — (सिन्मतं) अणस्ए! जाणासि किं सउन्दळा बणजो-सिणि अदिमेचं पेक्खदि चि ।

अनम्या — णहु विभावेमि । कहेहि ।

प्रियंचदा — जह वणजोसिणी अत्तणो सिदसेण पाअवेण सङ्गदा अपि णाम एव्यं अहं वि अत्तणो अणुरूषं वरं छमेअ वि । शकुन्तला — एसो णूणं तुह अत्तगदो मणोरहो ।''

इति ।

- तृतीयाद्वे अविधवाकरणं सपत्नीमर्दनमिति यथौपधिकल्पना , तथा
   गाकुन्तलस्य सप्तमाद्वे अपराजितेत्योषधिकल्पना इत्यते ।
- ४. षष्ठाक्के प्रथमं नष्टवीणाप्रत्यापचिन्तत्समनन्तरथ्य वासवद्त्ताप्रतिकृत् तिलाम इत्याम्यां वत्सराजस्य रतिर्वासवद्त्ताविषया दूरं परिपोषिताः शाकु-न्तस्रस्य तु षष्टाक्के नष्टाक्कुलीयप्रत्यापचिन्ततुत्तरकालः शकुन्तलाप्रतिकृत्युपलम्भ इत्येतद्वयमुक्तद्वयसज्ञातीयमेव दुष्पन्तरतिवर्धनमुपनिवद्धम् । किश्च यथा स्यप्न-नाटके वीणां प्रत्यनुशोचनमुपालम्भश्चा, तथैवाकुलीयं प्रति शाकुन्तले ।

अंतुशोचनं यथा स्वप्ननाटके -

ैं। श्रुतियुखनिनदें । कथं नु देव्याः स्तनयुगले जघनस्थले च सुप्ता । विह्नगणरजोविकीर्णदण्डा प्रतिभयमध्युषितास्यरण्यवासम् ॥'' (अह० ६. स्टॉ० १)

इति । शाकुन्तले तद् यथा ----

"तव सुचरितमङ्गुलीय! नृतं प्रतनु ममेव विभाज्यते फलेन ।
 अरुणनस्वमनोहरासु तस्याश्च्युतमिस लब्धपदं यदङ्गुलीपु ॥"
 (अङ्ग ६. म्हेन ११)

इति । अत्राङ्गुलीयस्याधन्यस्यं वाच्यतां नीत्वोपमयोपस्कृतं , वीणाया अधन्य-त्वं तु व्यक्तवतामत्यजदेव स्वमनाटके भासत इति विशेषः ।

उपालम्भः स्त्रमनाटकं यथा---

"राजा — अस्तिग्धासि घोषवति ! या तपस्विन्या न स्मरसि , श्रोणीसमुद्रहनपार्श्वनिपीडितानि स्वेदस्तनान्तरसुखान्युपगृहितानि ।

अनयोः कोक्योर्नुतंत्रयम्प्यनुसन्धेयम् ।

# उद्दिश्य मां च विरहे परिदेवितानि वाद्यान्तरेषु कथितानि च सस्मितानि ॥"

(अস্তুত হ, সহতে ২)

इति । स शासुन्तले यथा---

''कथं नु तं बन्धुरकोमलाङ्गुर्लि करं विहायासि निमग्नमस्भिस । अथवा,

अचेतनं नाम गुणं न लक्षयेन्मयैव कस्मादवधीरिता प्रिया ॥ " (भइ० ६. क्षे०१३)

इति । अत्रोन्मादः पूर्वार्धगम्यः पाश्चात्येन प्रबोधेनोपमर्दितः । घोषवत्युपालम्भ-बाक्ये तून्मादस्य परिपोपमात्रमिति भेदः ।

यद्यि शाकुन्तले दुर्वासदशापघटमा, मारीचद्वारिका नायकयोः पुन-ससमागमघटना चाविभारकस्यानुकरोति, दीर्घतपदशापस्य नारदद्वारकस्य ना-यकपुनस्समागमस्य च तत्र दर्शनात् । तथाभिषेकनाटक-बालचरित-च्छायानुकरणमपि शाकुन्तलेऽस्ति । तथापि स्वप्नमतिमागतरेव बस्तुमि-भृथिष्ठः शाकुन्तलं म्पितमिति न्नमतिदूरमाकृष्टमनयोः कामनीयकेन हृद्यं कालिद्रासस्य । न कंवलं नाटकेऽनयोरलया कालिद्रासेन निवेशिता, किन्तु अञ्चक्रव्येऽपि । तथाहि —-

"कालक्रमेण जगतः परिवर्तमाना चकारपङ्किरिय गच्छति भाग्यपङ्किः" (शह १. थी ० ४)

इति स्वमनाटकक्षोकार्धस्यवार्था मेघद्ते ---

"कस्यात्यन्तं सुखसुपनतं तुःखनेकान्ततो वा नीचैर्गच्छस्यपरि च दशा चक्रनेमिक्रमेण ॥"

(उत्तरमेघ० स्हो० ४६)-

इत्युपन्यस्तः । प्रतिमानाटकस्य सतमाङ्के भरतप्रत्युधानस्य पूर्वरूपमिदं रामे-णोक्तं सीतां प्रति—-

स्वप्ननाटकोपोद्वातस्य ३४तमं पृष्टं दश्यवाम् ।

"रेणुः समुत्यति लोशसमानगीरः सम्प्रावृणोति च विज्ञः पदनावध्तः" (श्लोक ४)

इति । एतदेव रघृवंशे सीतां प्रति रामवाक्ये मनाक् चित्रितं छक्ष्यते —

"विरक्तसन्ध्याकिपशं पुरस्ताद् यथा रजः पार्थिवमुजिहीते ।

शक्के हन्मत्किथितप्रवृत्तिः प्रखुद्वतो मां भरतः ससैन्यः ॥''

(स॰ १३ केन० ६४)

इति । किश्व रामस्य प्रवितामह-प्रितामह-पितामह-पितरः दिलीप-राष्ट्र-अज-दशरथा इति यथा प्रतिमानाटक उक्तं, तथैव राष्ट्रवंश उक्तं, न तु रामाय-णोक्तरित्या । एवमन्यदिष बहु भासत्किसच्छायं कालिदासकाव्ये शक्यं द्रष्टुम् । एतावता कालिदासस्य भासे वाल्मीकिव्यासवदुक्षवेहुमानः सुव्यक्तः । . तयोरिष हि कालिदासद्छायादिकमुपजीवति , भासस्याप्यविदोपात् । वाल्मी-वयुपजीवनं यथा शाकुन्तले —

> "शक्यमरिक्दपुरभिः कणवाही मालिनीतरङ्गाणाम् । अङ्गरनङ्गतसरिविरंजमालिङ्गितुं पवनः ॥ " (अड- ३. श्यो॰ ४)

इति । एतदुपजीत्र्यं यथा श्रीरामायणे ---

''मेघोदरिविनिर्मुक्ताः ऋल्हारसुख्यातिलाः । शक्यमञ्जलिभिः पातुं वाताः केतिकिगन्धिनः ॥ '' (किष्कः का॰ स॰ २८)

इति । अत्र 'अञ्जलिभिः पातुं शक्यंम् ' इति या वातानां यथाकामोपभोगयोः ग्यता सामान्यतः प्रत्यायिता, सा पूर्वश्लोके अविरलालिङ्गनरूपोपभोगविशोष-योग्यतास्मनोच्यते । पदानुकरणमपि स्कुटम् ।

च्यासोपजीवनं यथा कुमारसम्भवे शिवं प्रति सप्तपिवानयं —

"या नः पीतिर्विक्रपाक्ष ! तव निध्यानसम्भवा । सा किमावेदाते तुभ्यमन्तरात्मासि देहिनाम् ॥'' (स॰ ६. श्यो॰ २९) इति । एतदुवजीव्यं यथा महाभारते श्रीकृष्णं प्रति विदुरवाक्यं —

"या मे प्रीतिः पुष्कराक्षः! स्वइर्शनसमुद्भया । सा किमाख्यायते तुभ्यमन्तरात्मासि देहिनाम् ॥ "

(उद्योव पर अर ६१ म्होब ३०)

इति । एतद्गतं प्रायः सर्वे बस्तु पूर्वेश्लोक उपजीवतीत्यदिस्फुटम् ।

अस्ति काचित् प्रथा कालिदाससमकालजीवी दिङ्नागाचार्यस्तस्यवन्य-दिश्नागातं निन्दक आसीदिति, यां मालिनाथो मेयदूतगतं. 'दिङ्नागा-किंबिद। नां पथि परिहरन् स्थूलहस्तावलेपान्' (पूर्वमेष० छो० १४) इति स्रोकपादं

"दिर्नागाचार्यस्य कालिदासमितिपक्षस्य हस्तावलेपान् हस्तवि-न्यासपूर्वकाणि दूषणानि परिहरन्"

इति व्यानक्षाण आस्चयाश्चकार । \*दक्षिणावर्तश्च तद्याख्यायां —

"दिङ्नाग इति कोऽप्याचार्यः कालिदासप्रवन्धान् 'अन्यत्रोक्तोऽय-मर्ध' इति स्थूलहस्ताभिनयर्दृषयति ।"

इति बदलन्योक्तार्थोपजीवित्वं तिलन्दाकारणमाह सम । तिदिदमन्योपजीवित्वम् उक्तभासाधुपजीवित्वमेद नृतं भवेत् । किन्तु एतस्मालिमित्ताद् दिस्नागेनावन् ज्ञातोऽपि कालिदासस्तदीयकान्येप्वसामान्यं स्ठोकमाधुर्ययोगं पुराणकाव्यसीभाग्यपरिमलपाचुर्यं च सहृदयपरमिर्नृतिस्थानं गृहद्विनिचुन्नादिभिः कविभिः सहृदयेश्य सर्वेरतिवेलमभिनन्दितो बभूव, बहुमानितश्च । अत एव दिस्नाग-पातिपश्यं कालिदासं प्रस्यकिश्चित्करमासीत् । बस्तुतस्तु वालमीकिन्यासभासा अपूर्वकाव्यमार्गोपज्ञातारः पुराणाः कवय इति ते सर्वोपजीव्याः । अतस्तदुप-जीवनं गौरवावहमेव मतं कालिदासनिचुल्हादीनाम् । दिस्नागः पुनः पुरो-भागित्वादेव तं दूषयाञ्चकारेति तस्वम् ।

दक्षिणावती महिनाथप्राचीनारदणाचलनाथादिष प्राचीनः । एतस्प्रणीतानि रष्टुः
 कुमार-मेपानां न्याह्यानान्यचिरोपलन्थानि ।

यदिदमकृत्रिमसौन्दर्यमृषिस्किसाधारणं भासकाञ्येषु लक्ष्यते, तदवष्टम्य — "सर्वधेतद्वतं सञ्दार्थसौष्टवमार्पस्किसौष्टवस्यैव, मन्ये, चारुतरं भूमिकान्तरम्" इति स्वप्नवासवदत्तोपोद्धाते (प्ट० २७)
वरद्विरसमाभिभीसस्य ऋषिसादृश्यमासृत्रितम्। वस्तुतस्य
पुरा मुनिशवाप्यासीदिति साम्यतमभ्यूहामः, यतः पृथ्वीराजचिरतकाव्यस्य
कैस्ताञ्दीयद्वादशशतकस्थितज्ञयानकप्रणीतस्य भ्रथमसर्गगततृतीयक्षोकव्याख्यायां (कैस्ताञ्द्वश्वदशशतकजीवी) जोनराजो भासं मुनिरिति व्यवहृतवान् ।
स हि क्षोकः सञ्याख्यो भासकाव्यदाहसम्बद्धमितिश्चं स्वप्नोपोद्धात—(पृ०
१९) स्वतमुपोद्धलयतीति कृत्वा (दक्षाण्) आक्रव्कलशशालास्थितादाद्वर्शात्
कारितपितक्तमः श्रीमता मुम्बापुरवासिना मनस्सुरवरामत्रिपाटिस्तुना विदुषां
तनुसुरसरामत्रिपाटि-(पि. ए.) महाशयेन मदुषकारविधिरसया सदयं मद्दां निवेदितः । स यथा—

''सत्काव्यसंदारिवधी खटाना दीस्ति बहुरिय मानसानि । भासस्य काव्य खन्ज विष्णुधर्मान् सोऽप्याननात् पारतवन्मुमोच ॥'' (एथी॰ ग्र॰ १ खो॰ ३)

तखाख्या यथा--

"सतां काव्यं, तद्विषये संदारिवधी दाहे दोषारोषणेऽमेरि सका-शाद् दुर्जनानां चित्तानि दीप्तान्यजडानि भयन्ति। अत्र साधनमाह — सोऽमिरिष भासमुने: काव्यं विष्णुप्रमीन् मुलात् त्यकवान्, नादह-दित्यर्थः । पारतवित्युपमा । अमिष्टिं वस्त्वन्तरवत् पारतं दग्धुम-शक्तो मुलान्मुश्चति । भासक्यासयोः काव्यदिषये स्पर्धो कुर्वतोः सर्वीत्कर्षयित्वेन परीक्षकान्तरामाचात् परीक्षार्थमग्रिमध्ये तयोर्द्वयोः काव्यद्वयं विसम् । तयोर्भध्यादिग्रिविष्णुधर्मानादहदिति प्रसिद्धः । खंगेस्तु प्राप्तं सत्काव्यं दश्चते इत्यग्नेः सकाञ्चात् कलानां दाहकत्व-मित्यर्थः ॥"

भासस्तुरायः अध्वद्यमर्थनादो श्रीकप्रसिद्ध उपन्यस्तः । 'विष्णुधर्माप्रादहर्' इत्यत्र 'विष्णुधर्मान्' झ्रीनच्छेदं भासन्यसमञ्चयीद्वस्यीरापे विष्णुधर्मप्रतिपादकानंधानामने

इति । ऋषिपदं यदापि मधद्रष्टरि मुख्यं, तथापि कालकमान्मुनिपद्व्यवहार्थेऽपि मधुक्तं बहुशो दृष्टमिति ऋषिमुनिपदयोः पर्यायपायस्यं सम्पन्नम् । सर्वथा च सञ्द-प्रयोगविषयं लोकातिकममृषिकृतमिव मुनिकृतमप्यविशेषेण लोकः सहत इति कृत्वा ऋषिमुन्योरिहेन्यं विषक्षायः ।

क्रियते च भासस्य तस्कृतिषु भूयसां पाणिनिरुक्षणानुगतिविक्रहानां प्रयोगाणामृध्यन्तरकृतिध्विय दर्शनं क्रासिट्रासभद्रवाणादीनां पाणिन्यनुगानिनायप्युचैर्बहुमानश्चोपपचेते । या त तयाविधेषु केषुचित् प्रयोगेषु पाणिनिरुक्षणानुगमसवर्थनवाचायुक्तिः स्वप्ननाटकोपोद्धाते (१०४०) दर्शिता, सा अर्वाची-नयैयाकरणकरूपनविक्रमविडम्बना केयरुम् । न त तया सह्दयाः परितुम्यन्ति । न च ते प्रयोगास्तावता विहायार्थतं स्वीक्षकतां प्रतिष्वान्ते । वस्तुतम्तु तथाविध्यमर्थनाभासानामप्यगोचरा अशङ्कनीयरुक्तकप्रमादाश्च वह्य आर्थाः प्रयोगाभासकृतिपृपलभ्यन्ते । ते च प्रम्थान्तिनिवेशितायामार्थमयोगस्त्विकायां द्रष्टव्याः । प्रवश्च यथा वार्त्मोक्तर्यथा च व्यासस्य श्रव्यकाव्यविषयं राजवीथीदिर्शित्वमृषेः सतः, तथा भासस्य दहयकाव्यविषयं राजवीथीदिर्शित्वमृषेः सतः सुष्ठु सम्भाव्यत इति भासस्य तद्वरजकास्त्रिद्वासोपजीव्यत्वं निदर्शितं वास्मीकिच्यास-योरिव तद्वरजभासोपजीव्यत्वं न्यायप्राप्तं द्रष्टव्यम् ।

किञ्च रूपकैर्नामाप्रत्यक्षमपीतिष्टतं श्रत्यक्षमियानुभाव्यते इति तानि दश्या-

द्रश्वलित्वर्थः । एवज्ञोभयोः साम्यं पतितम् । विष्णुधनीदिविच्छेदे तथा मूलवाटकस्यने च पूर्ववदेवार्थः । किन्तु विष्णुधमीनिति मूलवाट प्रतिपाद्यप्रतिपादक्योरभेदीपचारेण विष्णुधमीणी प्रतिपादक्ष भास्त्रम कान्यमित्यर्थे वक्तक्यः । स च क्षिणः सरसकाव्याननुपृण्यः । यदि तु मूले विष्णुधमीनित्यत्र नकारस्य लेखकप्रमादायातत्वं कत्त्यते , तदा विष्णुधमीनत्वन्दः प्रयमेकवच-नान्तः 'सः' इस्यस्य विशेषणम् । विष्णुध्यीपकः सर्वत्र कमणशीलो धर्मो दाहकवक्षो यस्य स सम्बाभूत इति तदर्थः । औत्वर्गिकवाहस्यभाववामिति यावन् । तथाभूतोऽप्रिर्दिष भासकाव्यं न, वदाहस्यप्रितिव्यवर्गधोत्तीर्थं भासकाव्यं न, वदाहस्यप्रितिव्यवर्गधोत्तीर्थं भासकाव्यवप्रशास्त्रमं प्रतिपादितं भवति । पूर्वोक्तप्रक्षत्रोत्तु भगव-द्वाहस्यप्रितिव्यवर्गधोत्तीर्थं नहात्स्याम्य 'त्रवीव्यवर्गधोत्तित्येशे नवारस्यानस्य 'त्रवीव्यवर्गक्षेत्रम्य कान्यम् । किन्तुः कृतीयपादे व्याह्यानपर्वितरम्य कान्यम् । इत्यवन्ते । सर्वथा पद्योगिनव्यस्य च व्यवस्यानस्य 'त्रवी-मध्यात् ' इति वावये 'भासस्य कान्यम्' इत्यवयोः पदयिनिवेद्यस्य च व्यवस्यानस्य कान्य-वात् । सर्वथा स्वधाः स्वक्रयाः स्ववस्यान्य विष्तु । सर्वथा स्वधाः स्ववस्य च व्यवस्यान्य स्ववस्य वात् । सर्वथा स्वधाः स्ववस्य स्वयस्य स्ववस्य स्ववस्य स्ववस्य स्ववस्य स्ववस्य स्ववस्य स्ववस्य स्वयस्य स्वयस्य स्ववस्य स्वयस्य स्वय

न्युच्यन्ते । तथाविधानुभवजन्मा परमश्चित्तोह्यासो रसः । स नाम सहृदयानां काम्यः । अतो रसीपयिकमेव सर्वमर्थजातं स्वपकेषु निवन्ध-रे भाराकालिदास

कृष्णविश्वारतम्यम् । नमहिति । रसौपयिकत्वं चार्थानामुपादीयमानानां स्वाभावि-करूपापरिहारेण प्रतिपत्तवृद्धिं स्वरसत उपारूडानामेव भव-

तीति तेष्वसम्भाव्यक्वित्रमरूपसृष्टयः कविना वर्जनीयाः । अर्थानां स्वभावकृतं यत् परमं सीन्दर्यं, तदाविष्करणीयम् । तेषां रुचिरः स्वो भावेऽननुगुणाळक्कारघटनया नावच्छादनीयः । स पुनरनुगुणैरळक्कारैरयज्ञघटितैः कापि कापि कामग्रुपस्कर्तव्यः । सेयं रीतिभीसेन निपुणमाहता, कालिदासेन तु प्रायः । अनळक्कृतसुन्दराण्येव हि भासस्य भ्यिष्ठानि स्कानि, अळक्कतसुन्दराणि तु कालिदासस्य । अळक्कारेषु हि—उपमा दृष्टान्तोऽर्थान्तरन्यास इत्येवक्कातीयका ये सर्वव्यवहारसाधारणोपयोगाः मुकुमाराः, त एव भासेनोपाचाः, ते चायक्रघटिताः, ते च काचित् कचित्रेवः कालिदासेन तु ते यज्ञतथा बहुत्र चाहताः । अयमर्थ उभयकाव्यापातदर्शनादिष मुग्रह इति नोदाहरणैनिंक्षप्यते ।

किञ्च नाटकीयं सर्व वस्तु पात्राणां मानसोक्तिमक्त्रचान्योन्यभाषणमक्त्रचा च प्रतिपतृबुद्धौ यथास्वभावमारोपणीयम् । तत्रार्थस्य स्वभावो यथा लोकतोऽनुसर्तन्यः किवना, तथा तत्प्रतिपादकवाक्यस्यापि स्वभावो लोकतोऽनुसर्तन्यः । सम्भाषणवाक्यं च लोके चूर्णकरूपमेव न्यवहर्तार उत्सर्गत उपयुक्तत इति चूर्णकरूपं तत् स्वामाविकं, खोकरूपं तु नियतवर्णसित्रवेशस्वात्र स्वामाविकंम् । स पुनः खोकवन्यः चूर्णकरूपं तु नियतवर्णसित्रवेशस्वात्र स्वामाविकंम् । स पुनः खोकवन्यः चूर्णकरूपं त्वा स्वास्थानं नाटकेषु तथाविधं तमादर्जुमहिन्ति कवयः । किञ्च शब्दशब्दार्थचास्तात्रस्वार्थे क्षेत्रको श्रत्तस्वात् तौष्ठवाचारस्वमातते । गद्यं तु चारिभरेव शब्दश्चार्रस्वभावते । गद्यं तु चारिभरेव शब्दश्चार्रस्वभावते । गद्यं तु चारिभरेव शब्दश्चार्रस्वार्थे धारुपिरेवार्थे धारुपिरेव शब्दस्वमानेः समुचित्रधारुतां नेतन्य-मिति दुष्करं नाम गद्यम् । अत एत्र काव्यालद्वारे "काव्यं गद्यं पर्यं च" (अधि० १. अध्या० १. सू०२१) इति सूत्रं विश्ववन् वामनः "गद्यस्य पूर्वं निर्देशो दुर्वक्षविपयत्वेन दुर्वन्थस्वात्" इत्यादः ; अभियुक्तोक्तिं च स्वकालप्रसिद्धां तत्र प्रमाणयति — 'गद्यं कवीनां निकषं वदन्ति' इति । तथा च चूर्णकं नाटके प्रथानं, खोकस्त्वप्रधानमिति सिद्धम् । तस्य शब्दतोऽर्थतश्च सौष्ठवसम्पत्तौ रूप-कार्थः सुपु सम्पत्तो भवति । अनेनैव न्यायेन शब्दतोऽर्थतश्च क्षामनीयकपरम-

काष्टाधिरूढानि सरससरसानि चूर्णकानि भासो बहुलं प्रयुद्धे, स्रोकांश्च तत्स-मानगुणान्, तानप्यल्वशः । अत एव स स्रोकरिहतमि रूपकेऽद्धं विथते, यथा स्वमनाटके द्वितीयं तृतीयं च, यथा च चारुद्दे द्वितीयम् । रसं च तद्गतचूर्णकवाक्यालमात्रात् समृद्धमनुभावयति । पञ्चरात्रे यथापि स्रोका बहु-लाः, तथापि लल्तिचूर्णकनिर्विशेषा एव ते । कालिदासेन द्व शासुन्तले भासं सर्वात्मनानुकुर्वतापि तदीयचूर्णकवाक्यतुस्यं कामनीयकं चूर्णकेषु नोषा-हितम् ।

तत्र को हेतुः स्यात् ! नूनं भासकाले संस्कृतभाषाया इतरभाषावक्षोकव्यवहारवीथ्यां सञ्चारस्तथा प्रचुर आसीद्, यथा विवक्षितमर्थ मृतिमिव करे समर्पयन्त एकान्तचारवः शब्दाः कवेर्यथाकामलभ्या अभूवन्; अथेक्षिसाथ वस्तुस-स्वभावपरमार्थेकावगाहिनः कविधियां सहजा आसन् । तदुभयवशादकृत्रिमोदार-वक्षभियायघनानि गद्यश्वकलानि भासोऽनायासं निर्मितवान् । कालिदासकाले तु संस्कृतभाषाया व्यवहारवीथीतो निष्कान्तत्वात् तथाविधाः शब्दा मृग्या जाताः। तथाविधायोक्षित्वशालीनता च कवीनां परोक्त्युपजीवनपरस्वात् सञ्चाता । अत एव कालिदासकाले नवीनेषु काय्येप्यौत्सर्गिकावचत्वभतीतिः, अवञ्चाविषयता च तन्मूला स्थितित

\*"पुराणिमेलेव न साधु सर्व न चापि काव्यं नविमत्यवद्यन् ।"
"वर्तमानकवेः काल्ठिदासस्य कियायां कथं बहुमानः ।"

इत्याभ्यां मालविकाग्निमित्रवाच्याभ्यां स्चितम् । परोक्त्युपजीविस्वं च कवीनां,

"मुख्यस्तावदयं न्यायो यत् स्वशक्त्या प्रवर्तते । अन्ये सारस्वता नाम सन्त्यन्योकानुवादिनः ॥"

(परि॰ ६. म्हो॰ ६.)

इति भामहोक्त्या भामहकालेऽपि स्थितमित्यवगतं, कि पुनस्तदुत्तरकाले। तस्माद् भासकाव्यभासुरं सम्भाषणन्शिककामनीयकं ज्ञाकुन्तले न भासत इत्यु-

पुराणस्वात् सर्वे न साधु , किन्तु किविद्साध्यपि भवतीत्यर्थः । तथा नवत्वात् सर्वे नापर्थं, किन्तु किव्चित् किविच् अनवरामपि भवतीत्यर्थः ।

पपत्तम् । किन्त्वसौ महाकविर्नव्यसाधुकाव्यवैरल्यशोषनीये स्वकाले साधुकाव्य-निर्माणलम्यां कीर्त्तं कामयमानः सर्वोकारकाम्यं वास्मीकिव्यासभासञ्चललं पुराणं पन्थानं प्रयक्षादुपाश्रित्य पाणिनिभामहाधनुशासनविषेयो लोकोत्तरस्व-प्रतिभावभयहर्षः सर्वकविलोकानुकार्यवैविच्यविशेषभूषितानि नवानि काव्यानि रचयाम्बभ्व । तत्र च रघुनंश्वप्रमृतिषु याहशं स्रोककामनीयकं, ताहशं तद-थिकं वा शाकुन्तले चकास्त्येव; शब्दार्थसौन्दर्यं चाकृत्रिमं पुराणकाव्यादनतिन्युः नमुद्देशातत एव श्रोकेषु सर्वतः ।

न चारमादकृतिमसीन्दर्याद् भासादनितिवश्वष्टशेचरकालता कालिदास-स्य शक्कनीया, वर्षसङ्खिषश्वष्टकालजन्मनापि तेन पुराणकाव्यानुकरणसमाधिना भासात् कालिदास- स्वोक्तिषु सीन्दर्यस्य पुराणकाव्यादनितन्यूनस्य सुसाधेयस्व-स्यानितिवश्रष्टकाल- सम्भवात् । आधुनिकेनापि हि कविना पूर्वकाव्यानुकरणस-स्वश्रव्यनम् । माधिना तादश्च पूर्वकाव्यसीमाम्यं स्वोक्तावाधातुं शक्यं, किं पुनर्लोकोचरप्रतिभावेभवातिशयितसर्वोर्चोनकविनियहेन कालिदासेन ।

एतेन कालिदासपाकृते भासोपयुक्तपाकृतरूपसाजात्ववर्शनाद् भास-कालिदासयोः पौर्वापर्यमन्पकालियकपैकृतमेव भिन्तुमर्हतीत्युहोऽपि प्रत्यक्तः।

ंदः भासकालिदासः काञ्चयोः प्राकृतसान्ताः स्यम् । पूर्वोक्तरीत्या संस्कृतस्य व्यवहारबाक्यत्वे तदनुचरस्य शाकृत-स्यापि तयात्वेन कालिदासमाकृते भासमाकृतं प्रति साजा-त्यस्यैव प्राप्तत्वात्; भाषावैरूप्यहेतोर्व्यवहारस्यास्तमये मा-षावैरूप्यस्यासम्भाव्यत्वात्; अवश्यमयोज्ये च प्राकृते तस्य

तदात्वलोकन्यवहारमाप्तवैलक्षण्यस्य कम्यचित्रभावे पुराणनाटकपरिशीलितमाछत-जातीयस्यैव नवे नाटके प्रयोक्तव्यत्वात्; नयनाटकशिरुपेषु कविभिरीदशस्यैव मा-कृतप्रयोगसमुदाचारस्याचाप्यनुवर्तनात् । एवच्च यथाधुनिके नाटके प्राकृतशब्दा-नां कालिदासपाकृतशब्दसाजात्यदर्शनं तत्कर्तुः कालिदाससिकृष्टकालप्रभवतां साथियतुं नालं, तद्वदेव कालिदासनाटके भासपाकृतसाजात्यदर्शनं कालिदा-सल्य भाससिकृकृष्टोत्तरकालप्रभवतां गमियतुं न समर्थम् ।

ननु च भाषायां लोकन्यबहारदशामनुभवन्त्यामेव सत्यां तदीवशन्दानां

रूपपरिशृत्तिः सम्भाव्यते । व्यवहारविच्छेदे च तेषां पूर्वसिद्धात् स्वरूपादप्रच्यु-५. कालिदासकाले तिरेव सर्वदेति सत्यं, फिन्तु संस्कृतस्य व्यवहारविच्छेदः संस्कृतस्य लोकभाष्य- कालिटासकाले स्थित इति कथं निश्चीयते, कथं च प्राकृ-खाभाषः । तस्य ! इति चेद् , उच्यते । इह हि भाषायास्तावत् कमिकास्तिस्रोऽयस्था भवन्ति — आशिशुन्यवहार्यता प्रथमा , तत्सहचरी ग्रन्थ-व्यवहार्यता द्वितीया , मन्थमात्रव्यवहार्यता तृतीयेति । व्याकरणस्य च द्वे प्रयो-जने — एकं सिद्धानां शब्दानां लाववेन व्युत्पादनम्, अपरम् अशक्तिप्रभादादि-जाद् रूपपरिवर्तनाद् अपूर्वशब्दोपजनाच रक्षणम् । एतच मयोजनं पूर्वपयोजन-कुक्षिगतम् , उक्तयो रूपपरिवर्तनापूर्वशब्दोपजनयोर्छक्षणाविषयतया तत्परिहारेणैव व्याकरणेन सिद्धशब्देषु व्युत्परमुत्वादनात् तयोरप्रामाण्यावधारणात् । यतु ऋते-ऽप्यश्वक्यादिकाद् आश्योर्दशयोर्निष्पतित्रन्थलोकन्यवहारप्रवाहस्यामान्यात् तदा तदा जायमानं शब्दानां रूपपरिवर्तनमपूर्वशब्दोपजनश्च, तयोर्निवारणे विद्य-मानमपि व्याकरणं नैव प्रमविष्णु , स्वकालिकलोकव्यवहारसिद्धशब्दव्युत्पादन-मात्रमष्ट्रतस्य तस्य स्वोत्तरकालिकलोकन्यवहारसेरस्यच्छन्दविषयं व्यापारायोगात् । अन्येनान्येन तु व्यवहारप्रवाहमुखप्रेक्षिणा तदा तदा व्याकरणेनोत्पत्तव्यम् । अतो न किमपि ध्याकरणं ताबत् परिनिष्ठितं भवति, यावदादिमे दशे भाषा नातिवर्तते । व्यवहारप्रवाहानुत्तीर्णा हि भाषा भाविरूपान्तरशब्दान्तरोपजन-त्वादनभिव्यक्तकृत्स्त्राकारेत्यपरिनिष्ठिता । व्यवहारप्रवाहोत्तीर्णा तु असम्भावित-भाविरूपान्तरशब्दान्तरोपजनत्वात् मतीतकृत्साकारेति परिनिष्टिता । परिनिष्ठित-भाषाविषयं च व्याकरणं , परिनिष्ठितम् , अपरिनिष्ठितभाषाविषयमपरिनिष्ठितं वेदितब्यम् । एवं त्रवर्तमानायां ब्षाकरणपरम्परायां यस्य ब्याकरणस्य पादुर्भाः बोत्तरकाले आश्चिश्चभाषणीयतां भाषा जहाति प्रन्थमात्रस्थायिनी, तत् परिनिष्ठितं मन्तं शक्यं, प्रमाणभूतलोकन्यवहारप्रवाहपरिक्षयाद् भायिशन्दान्ययाभावादि-शक्काकुलक्षवेषुर्यात् । परिनिष्ठितविधिवानयसाभारणीश्च प्रतिपर्शस्तस्मिन् लोकः कर्तुमहतीति बस्तुरियतिः ।

तत्र संस्कृतभाषायाः पाणिनीयं कैयाकर्णं परिनिष्ठितं महाभाष्यकारो मन्यते । यतः स तदनुशिष्टाञ् शब्दान् साधूनाहः, तदन्यांश्वासाधूनः, धर्मे च

६ ज्याकरणम् इष्टवायुपस्त्रतः सृष्टक्षमुद्रायः । ३६५ पाधिनीयखोजिस्यु पाणिनेः प्राधान्यात् ।

प्रयोगे तेषां साधूनामुपदिशाति, अन्येषां चाधर्मम् । तं चेममुपदेशम् आ तःकाल।दन्यभिचरन् महाजनो मुक्तसंदायं भक्त्यांनुव-महाभाष्यकाले संस्कृतस्य जनभाष- तंते । यदि तदपरिनिष्ठितम् (व्यवहारप्रवाहानुर्जार्णसं-स्कृतविषयम्) अमंस्यत, तदननुशिष्टानां शब्दानां सामा-णाभःवः । न्यतोऽसापुत्वं नावक्ष्यत, तथाकथने हि प्रवलवर्तप्रानलोकन्यवहारप्रवाहस्वभावा-वश्यम्भाविसम्भवा ये भाषायां रूपविशेषाः, तेऽप्यसाधव इत्युपदिष्टं स्यात् । तथा च तादशान् रूपविशेषान् यथा व्यवहारमवाहो न प्रमुंबीत, ते तत्प्रस्ता अपि वा न भाषामाविशेयुः, तथा व्यवहर्तृभिर्व्यवहारप्रतीषं चेष्टितव्यमित्येवा-र्योदुपदिष्टं स्यात् । तच भाषाभ्युदयिषणां तद्विधानां तत्रभवतां न साम्प्रतं स्यात् । इच्छन्नपि तल्लोको व्यवहारपचाहेऽनपाये नानुवर्तितुं पारयेत् । तस्मा-देवं कल्पनीयं — भगवान् महाभाष्यकारः स्वकाले नानारूपासु देशीयभाषासु वचरन्तीषु संस्कृतभाषाया व्यवहारप्रवाहं (अशिशुमाप्यत्वदशाम्) सर्वतोऽस्तं-यातमपद्मत् । तेनायतौ तस्या अभ्युद्यं प्रति विगतपत्याद्याः क्षयं च क्रमभा-विनं सम्भावयन्, सा प्रन्थमात्रव्यवहार्यतादशाया अपि यथा नापेयात्, तथा तां संरक्षितुमैच्छत् । अनेन परिनिष्ठितेन व्याकरणेन साधूनवगत्य स्थितेषु संस्कृतग्रन्थेषु सम्यम् व्युत्पत्ति लभमाने लोके, नयनवेषु च ग्रन्थेषु तेन निर्मीय-माणेषु प्रनथन्यबहार्यत्वदशा संस्कृतस्यानपायं स्थास्यतीति मत्वा जनस्य साधु-शब्दानां विज्ञाने प्रयोगे च परमादरजननार्थ धर्महेतुतां प्रमाणप्रदर्शनेन स उपिद्रष्टवान् । लोकश्च तमुपदेशमनुसरन् समस्तसंस्कृतयन्थस्थायिशब्दव्युत्पादन-रूपपरमोपकाराधानगुरुषु पाणिनीयविधिषु वेदोदितविधिसाधारणं वहुमानमद्यापि भजत इति । एवं तावत् मुञ्यक्तो महाभाष्यकारकालेऽपि संस्कृतस्य व्यवहार-व्याह्विच्छेदः, किमुत कालिदासकाले ।

प्राकृतस्य व्यवहारियच्छेदः कंयमिति यः प्रश्नः, तस्येदानीमुत्तरमभिषातव्यम् । तच अवसिते संस्कृतस्य व्यवहारप्रवाहे प्राकृतस्यापि तत्सहचारिणः सतः

६. कालिदासकाले माः
सोऽर्थाद्वसितो भवतित्येवं शक्यमभिषातुम् । कथं पुनः
कृतव्यवहारियच्छेदः । प्राकृतस्य संस्कृतसहचारित्वमिति चेत्, तिकरूपणीयम् ।
तत्रादौ संस्कृतप्राकृतयोहत्योहरुपतिकमिथन्तनीयः । यद्यपि संस्कृतश्चन्द्रानां नित्यवेदा-

श्रितत्वानित्यत्विमिति दर्शनं वैदिक्वविश्वासभूमिः, तथापि भाषात्वाविशेषात् संस्कृतस्यापि भाषान्तरस्येवोत्पत्त्या भाव्यमेवेति सा यद्यूहितुमारभ्यते, तिहं तदूहस्यैष राजमार्गो लक्ष्यते —

पुरा नाम जनानां साधारणी भाषा कान्विदासीद्, यया ते देहयात्रावर्तन-मात्रपर्यातमादी व्यवजहुः । तस्याः क्रमेण भाषणप्रवाहे व्रतायमाने जनेषु धीमन्तो यदा नवनवान् पदार्थान् ऐहिकामुध्मिकान् मोग्याभोग्यान् संस्कृतोत्पत्तिः। नानादर्शनानि च मानसैः कायिकंध स्वव्यायामैरुपलब्धुमा-रेभिरे, तेषां चाषडम्भाभ्युपायेषु स्वरूपगुणपःलेषु अभिवर्धनेषु च जनान् सह-जीविनो जनिष्यमाणांथ न्युत्पत्तिमतः कर्तुमच्छन् , तदा तयेय भाषया तथाविध-मदार्थसम्बद्धवस्तुपतिपादकान् मन्धानरचयन् । एवं बुद्धिमत्वुरुपपरम्परया नवनव-वस्तूपरुम्भपारम्पर्ये तत्प्रतिपादकनवनवग्रन्थपारम्पर्ये च प्रवर्तितमासीत्, सर्वतः प्रथितं च । एतस्यां च प्रम्थावस्थायां भाषायाः केवलभाषणावस्थात्यन्तासम्भविनां सीष्ठवानां योगाः सञ्जाताः । बन्धेषु हि सन्दानां पारिभित्यापरित्यागेन बहुर्य-रवमनावृत्तत्वमुखारणयुस्तत्वं सङ्घटनचारुत्वभित्येते गुणा यत्राद् अवज्यीत् संसि-द्धाः । यावद् यावचार्थापूर्वत्वं बुद्धिमदुधमादसकृदनुदृष्टमासीत्, तावत् ताव-त्रवनवाः शब्दाः कोटिशो भाषामाविष्टा अभवन् । प्रतिपादनमङ्ग्यश्चीचा-वचा भाषामधिरुढाः । एवं तावद् प्रन्थदशा-भाषणदशयोरन्योन्यगुणाधायिन्यो-रारमनि समावेशात् ऋमसमासादितछोकोत्तरसौभाग्या कावि शाखा मूळभाषाया-स्तरयाः समजायत , यां पूर्वोक्तबुद्धिमञ्जनवर्गस्तरप्रन्तानवर्गस्तदनुशासनप्रतीक्षी च जनवर्गोऽवललम्बं। सेबमेवं, मन्ये , संस्कृतं व्यपदिष्टा, बुद्धिमत्युरुषपारम्पर्य-दृदमयत्रीपाहितनानासंस्कारयोगात् । ये पुनः पुरा जनेषु बुद्धिमन्दा बुद्धिमद-नुशासनापार्थिनो वामवन्, तैर्भाष्यमाणायां मूलभाषायां व्यवहारप्रवाहंस्वभावसु-लमसम्भवा अपूर्वशब्दीपजनादयो विशेषाः संस्कृतभाषिपरिचयानुरूपा गुणाश्ची-पजाताः, अभिनृद्धाश्च क्रमशः। एवज्ञातीयगुणपरिमाहिण्याश्च तस्याः काश्च-दपराः शासा अपि सङ्गता असंस्कृतरूपाः । तत्र संस्कृतं संस्कारविशेषमगावात् तद्वचवहर्त्रध्येतच्यमन्थैकरूप्याच देशभेदेऽप्यभिनरूपमेव व्यवद्वतमासीत् । अप-रास्तु भाषाशास्त्रास्तदुभयामायाद् देशभेदेन भिन्नरूपा एव व्यवहृताः संस्कृतोपः

जीविन्यश्चाम्बन् । अत एव संस्कृतमसंस्कृताभिर्माषाभिः शब्दतोऽर्थतश्च सर्वा-रमनोपजीव्यमानं तासां सर्वासां पोषकमभवदिति पोषकस्वान्मातेव सन्मातृभा-षेति व्यपदेशमहिति । सोऽयं मूलभाषाविभागः सम्भावित उक्तः ।

अन्योऽपि त संस्कृतव्यवद्वारसाम्राज्यकालावस्यम्भावी भाषाभेदः सम्भा-वितोऽस्ति । संस्कृतं तावत् पुरुषाः मुशिक्षिता अस्पशिक्षिताश्च ईपतारतम्येन सम्यग् ब्यवजहः, नैवाशिक्षिताः । खियश्च प्रायेण विद्या-प्रक्रतोस्पतिः । शिक्षणविरहात् संस्कृतशब्दान् यथावन्त्रोबारयितुं श्रक्ताः, तथा बाला अपि । ततोऽशिक्षितजनगोचरेषु व्यवदारेषु तदशक्तितारतम्यात् संस्कृतोमकदेशविकृतमधिकदेशविकृतं चोचरितमासीत् । इदं विकृतसंस्कृतं बाकृतं न्यपदिष्टं, प्रकृतेः संस्कृतादागतत्वात् । एतचाशिक्षितवाणिकसीपुरुप-व्यवहतं शिक्षितवाणिकव्यवहारसिन्नकर्षादनिविकृतं प्रशस्तम् । वाणिकेतर-स्रीपरुपै: शिक्षितासंसर्गिभिव्येवहतं तु उक्तप्राकृतव्यवहर्तृपरिचयवाहुल्यात् शिक्षि-तवार्णिकव्यवहारपरिचयाल्पस्यात् पूर्वोक्तासंस्कृतभाषाभाषिजनव्यवहारपरिचयाच विकृततरं विकृततमं चाभवत् । अत एवेदं पाकृतं न प्रशस्तम् । अस्य च प्रश-स्तपाकृतापेक्षयाधिकानां विकारमात्राणां तारतग्ययोगात् प्राकृतप्रकृतिकत्वाचानेके प्रकाराः सम्भाविताः । ते च प्राकृतलक्षणप्रन्थेषु द्रष्टव्याः∗ । इत्थं च संस्कृत-व्यवहारप्रवाहो यदा प्रवृत्तः, तदाप्रभृति प्राकृतव्यवहारप्रवाहदछायेव मूर्ति तमनु-वर्तमानः प्रश्वित इत्यवस्यमभ्युपेयम् । एवं सति संस्कृतव्यवहारप्रवाहस्यास्तमये प्राकृतन्यवहारप्रवाहोऽपि तत्समकालमस्तिमतो भवतिच्छायेव मूर्तेरिति सिद्ध एव प्राकृतस्यापि व्यवहारविच्छेदो वेदितव्यः । तत्र संस्कृतभाषिणां नटकलावि-नोदे यदाभिरुचिः सङ्गाता, तदा तदानुगुण्याद् रूपकशिरुपं तैराविभीवितम् । रूपकेषु च पात्राणां भाषाया यथास्वभावमनुरोद्धव्यतया स्त्रीप्रभृतीनां तादात्विक-

<sup>§</sup> वदाशसरिकाल एव भगवता संस्कृतं व्यवहाराय जनेभ्यः समर्थितमित्यभिमन्यते, तदा जनकृत्वलक्षणमेव मातृत्वं संस्कृतस्य भाषान्तरं प्रत्यभिमन्यताम् ।

वास्तु मूलभाषावाः शाशा असंस्कृताः पूर्वमुक्ताः, ता अपि प्राकृतपदेन कामं व्यपदेष्ट्रे शक्याः, प्रकृतिर्रात्पत्तिकं मूलभाषारूपं, तस्याः सम्बन्धि औत्पत्तिकमूलभाषारूपप्रयुत्तमिलाशीद् असंस्कृतत्वसारस्यनिमेताहुपयारादा ।

व्यवहारप्रवाहसिद्धं पाकृतं प्रयुक्तम् । न च संस्कृतभाषाव्यवहारकाले नटकला-विनोदसद्भावं प्रति विप्रतिपत्तन्यं, यतः पाणिनिना 'पाराश्चर्यक्षिकालिभ्यां भिक्षु-नटस्त्रयोः' (४. २. ११०) 'कर्मन्दक्रशाधादिनिः' (४. २. १११) इति स्त्रयता नटकलालक्षणशास्त्रं स्मर्यनाणं लक्ष्यभूताया नटकलायाः स्वपूर्वकाल-सिद्धत्वमनुमापयति । स च पूर्वकालः पाणिनिकालात् पूर्वतरो मुक्तसंशयं संस्कृ-तव्यवहारकाल एव प्रत्येतुं शक्यः ।

या त्वरोकिशिलालेखभाषा पाली या , सा पागुक्तासु म्लभाषाशाखा-स्वसंस्कृतरूपास्वन्यतमा कामं स्यात् । सा पुरा कैश्चिज्जनवर्गैर्भाषिता तेषु मृथि-ष्टेषु युद्धनतमबलम्बमानेषु तन्मतप्रन्थाश्रिता चाभवत् । अशोककालिकमाया । संस्कृतभाषिषु पाकृतभाषिषु च केचिद् यदा गुद्धमतं प्रविदय पूर्ववौद्धसहचरा बभुबुः , तदा तस्यां संस्कृतप्राकृतिमिश्रणमप्यव्यवस्थितं समजानि । किन्न तत्यां शोभातिशयजनकत्वनुद्धचापि संस्कृतं मिश्रयान्वभृतुरान्धीकैरल्यादा-विव व्यवहर्तारः । अतस्तस्याः संस्कृतप्रचुरस्वं प्राकृतसहश्चलं चोपपन्नम् । न तु सा साक्षात् प्राकृतं, न वा तस्य पूर्वावत्या, न च वोत्तरावस्थेति प्राकृतादन्येव सा भविदुमही । प्राकृतसारूप्यमात्राच तत्थां प्राकृतपदं काममुपचर्यताम् । सेय-मशोक्तकाले जनभाषिता वा भवतु , बौद्धमन्थमात्रस्थायिनी वा भवतु ; बौद्धेस्तु तदानी तस्यामादरो बद्ध एवासीत् । अञ्चोकार्वाचीनकालेप्वपि बौद्धकविना केन-चित् सा भाषा तत्वणयात् कौतुकाच स्वच्छन्दनिर्भिते नाटके संस्कृतेन सह निवे-कामं सम्मान्यते । सर्वथा संस्कृतन्यवहारप्रवाहगति शन्ये चानुरुन्धानेस्तु कविभिः प्रणीतेषु रूपकेषु संस्कृतेन सह तच्छाया-त्मकं प्राकृतमेव पूर्वोपपादितं प्रयोक्तन्यं प्रयुक्तं चासीत् । सैव च रीतिव्यव-हारविच्छेदकालिकैरवि कविभिरनुक्तेति रैपागुक्तं न विस्मर्तध्यम् ।

य एते नाटकेप्वार्पाः शब्दाः \$ पूर्वमुक्ताः, ते किं प्रागेव पाणिनेः

<sup>†</sup> अयमर्थं आन्ध्रकेरलभाषामागनतादिपरिश्वालने सुबोधः । ‡ भाषकालिदासबोः प्रा-कृतसाजासप्रस्ताबोक्तम् । \$ भासस्य चूपिलप्रस्ताबे ।

किवना प्रयुक्ताः, आहोस्वित् पाणिनेरेव काले, उत पाणिन्यनुशासनस्याविभूतस्य पाक् प्रचाराद्, उताहो अनुवर्तमान एव तस्य
प्रकालकरम्।
पवारे इतीदानी चिन्त्यते। इह न चतुर्थः करूपः कथपवि सम्भवी, तदा हि पाणिन्यनुशासनिकद्धाञ्छ्य्दानापशञ्चात् सुशिक्षितः कविन प्रयोक्तं व्यवस्येत्, शब्दश्रारिखात् काव्यस्य, शब्दासाधुत्वे धित्रस्पृष्टशरीरस्येव शरीरिणो जुगुप्सनीयत्वात्; ऐत्वर्यानु
प्रयुक्तवतस्तस्य काव्यानि शिष्टेनं परिगृश्चेरन् । शिष्टापरिगृहीतेषु च तेषु कुतो
लोकस्यादरावकाशः, कृतस्तरां लोकादरम्लः कवेः कीचिलाभः । प्रस्युत कवेलोकोपहास्यत्वमपशान्दश्रयोगप्रत्यवायोपदेशशास्त्रविस्मिणः पापयोगध्य स्यात् ।
भासस्य तु तथाविषमयोगवहुलानि नाटकानि पाणिनिभक्तरेव कालिदासादिभिरतिवेलसुवलालितान्यासन्; कीचिश्च विस्तृतेः परां कोटिमस्पृशदिति ।

न तृतीयः करुरः । स हि पाणिनिशास्त्रस्याप्रचारकारुः कः खर्छ भवेत् । न तावत् कैस्तपाचीना प्रथमा राताव्दी, महाभाष्यसचिवस्य सतस्तस्य तदानीं सर्वतः साम्राज्यात् । द्वितीयस्यामपि राताक्यां तत्प-पाणिनिशास्त्रस्य प्रवारकारः । चारस्थितेर्वक्ष्यमाणस्याच । न च द्वितीया शताक्दी, यस्यां महाभाष्यमाविभूतिभिति पुरावृत्तचिनतकानां केषासिदृहः,

अतिथिस्तृतसङ्ग्रहमन्थसङ्कृषात्मनो महाभाष्यस्य निर्माणे कारणं सङ्ग्रह-प्रन्थास्तमयं, तं च पाणिनिज्याकरणाष्यायिनां सङ्कृपरुचित्वकृतं बदता वाक्य-पदीये भर्नृहरिणा तदानीं पाणिनिज्याकरणप्रचारिश्यतेः कथितप्रायस्यात् । अन्यथा पाणिनिज्याकरणास्तमयमेव तदरुचित्वकृतं कारणं सोऽवदिष्यदिति । तक भर्नृहरिवाक्यं यथा —

"मायेण सङ्केषरूचीनस्पियापिरमहान् । सम्म्राप्य वैयाकरणान् सङ्ग्रहेऽस्तमुपागते ॥ ४८४ ॥ इतेऽथ पतञ्जलिना गुरुणा तीर्थदर्शिना । सर्वेषां न्यायवीजानां महाभाष्ये निवन्धने ॥ ४८५ ॥ अलब्धगाधे गाम्भीयांद्रजान इव सौष्ठवात् ॥"

(बाक्यपदीय- काण्ड- २)

इति । एप्याद्यः श्लोकः पुण्यराजेनेत्थं व्याख्यातः —

"इह पुरा पाणिनीयेऽसिन् व्याकरणे व्याह्यपुरावितं मन्थलक्षपिणं सङ्ग्रहाभिधानं निवन्धनमासीत्।तच कालवसात् सुकुमारयुद्धीन् वैयाकरणान् प्राप्यास्तमुपागतम् । तस्मात् क्षेत्रभीस्त्वात् सङ्क्षेपरुचयस्ते जनाः । अत एवाल्पो विद्यासु परिष्रहः स्वीकारो येषां ते तथा। ततस्तैः सङ्ग्रहाध्ययन उपेक्षिते सत्यस्तं वातः सङ्ग्रहः ।"

इति । अन्तिमार्घन्यास्याने च तेनेत्थमुक्तम् —

"एतेन सङ्ग्रहानुसारेण भगवता पतःखलिना सङ्ग्रहसङ्केपभूतमेव प्रायशो भाष्यमुपनिवद्धमिन्दुक्तं वेदितव्यम् ॥"

इति। अत एव न मृतीयचतुर्थ्याविष शताब्धी, सङ्ग्रह्मन्थस्य प्रचयप्रत्यस्तमयी प्रति पर्याते तद्वैपुल्यानुगुणे कसिंबियत् कालेऽवस्यापेक्ष्येऽत्यवरतस्तयोर्द्वयोः शता-ब्बोरुषकल्बनीयत्वात्, तदानी च पाणिनिन्याकरणप्रचारस्यावस्यम्भावात् । अतः पश्चमञ्जताब्दीति वक्तव्यम् । तस्याधावरतः पूर्वार्धे कात्यायनस्य कालो भवितुमहीति, तस्य सूत्रतुरूयलधुत्रासिक्तमन्थकृतोऽतिविपुलमन्यकर्तृन्यास्वयेश्वया माचीनत्वीचित्यात् । तदानीं च व्याकरणस्य प्रचारोऽवर्ततेव, अत एया-ध्येतृगुणातिशयाय तादात्विकशब्दव्यवहारानुरोधिभिनेवविधिभिः पाणिनिना प्रमा-दादनुक्तद्रुके: पाणिनिकालाद्दष्टनयोपजातशब्दासिद्धसर्थेर्चा . व्याकरणमापूरितं विवृतं च वार्त्तिककृता । तस्या उत्तरार्धं तर्धप्रचारकालोऽस्तु, पष्टचाः शताब्चाः पूर्वार्थं वेति चेत्, तर्हि स कालः पाणिनरेव अवरपक्षकरूप्यः कालः सम्भाव्यत इति द्वितीयः पक्ष एवार्थादवलम्बतो भवति । सोऽपि न युज्यते , यतः पाणिने-रन्यादशाः शब्दाः साधवः, भासस्यान्ये शब्दाः साधव इति वैषम्यं समानकाल-योर्द्धयोर्जोकव्यवद्वारानुसारिणोर्न सम्भवति । अतः प्रथम एव कल्पः पारिसेप्या-दाश्रवितव्यः । ननु यद्यार्थाभिमता अमी शब्दाः पाणिनिपूर्वकालव्यवहार-सिद्धाः , तर्हि स्राकिकत्वादवस्यं लैकिकविधिनैवान्याख्यातुं युक्ताः पाणिनिना, न चान्यास्याता इत्यसङ्गतमापद्येत । ननु व्यासादिकतिषु दृश्यमानेव्यप्यार्षेषु लौकिकत्वाविशेपादिदं चोद्यं समानग् । ऋषिमात्रव्यवहार्यत्वात् ते न लौकिकाः , ।किन्तु तथाविधश्चब्दभिसा एव लौकिकाः पाणिनेरभिगताः, आर्पास्तु ते अकी-

किकत्वादवैदिकत्वाच तेन नान्वाख्याता इति चेत् तस्य समाधिः, स इहापि समानः । अथ वैदिकेषु तेषां प्रवेशनमभिसन्धाय वेदगोचरैरेव विधिमिस्तानिष पाणिनिरनुशिष्टवानेव । अत एवच्छन्दोग्रहणेन विधीयमानं कार्यं छान्दसेष्यि-वार्षेषु शब्देव्यपि भवतीति सूचियतुमार्षपदं वैदिकपदस्थाने 'सम्बुद्धौ शाकल्य-स्येतायनार्षे १ (१. १. १६) इति प्रयुक्तवान् । अत एव च "छन्दोबदृषयः कुर्वन्ति'', ''छन्दोवत् कवयः" कुर्वन्ति ''<sup>§</sup> इति वदन् महाभाष्यकारः ऋषीणां छन्दोबच्छब्दमयोगसमुदाचारं सिद्धमाहेत्येवं तस्य चोचस्य समाधिरुच्येत, इहापि तर्हि स एव समाधिभीविष्यति । तस्मात् स्थितोऽयं प्रथमः करूपः --- भासे-नार्पी एते अब्दाः पाणिनेः पागेव प्रयुक्ता इति । अवदयं चैतदेवमाश्रयणीयं — पाणिनेः पूर्वतरके काले लिखितपठिताभिनीतानि रूपकाण्यासिन्नति, यतो रूप-कलक्षणात्मकं नटस्त्रं पाणिनिः स्मरति — 'पाराश्चर्यश्चिलालिभ्यां भिक्कनटस्-त्रयोः ' (४. ३. ११०) इति । तच स्वलक्ष्यभूतानि ऋषकाणि पूर्वसिद्धान्याक्षि-पति , रुक्षणानां रुक्ष्यप्रसिद्धयुत्तरकारुभावित्वनियमात् । तानि च सुनिरुक्षणमा-ननीयानि रूपकाणि मुनिप्रणीतान्येवार्पप्रन्यसाधारणच्छायापरिप्राहीण्येव च मबितुमईन्तीति तान्येवैतानि भासरूपकाणि निरुक्तगुणयोगादिति युक्तमङ्गी-कर्तुन्।

ननु यदि भासस्य कैस्तपाचीनायां पद्मन्यां पष्ठचां वा शताब्दां सत्ती-पगन्यते, तर्हि तेन रामचरिताश्रययोर्भिषेक-मतिमानाटकयोर्निर्माणमसम्मवि,

ट. रामेतिहासस्य स्मिविययेतिहासस्य रामायणस्य वा द्वितीयशताञ्चाः कैस्तर्वचनुषेशताञ्चा प्रागसिद्धत्वादिति चेद्, न, हेत्वसिद्धेः, चतुर्थशताञ्दी- स्थतेन चाण्ययेन रामिवययेतिहासस्य प्रमाणतयोपन्यस्त- त्वाचनुर्थशताञ्चाः प्रागपि तस्य सुप्रसिद्धतावगमात् । स हि कौटिलीयार्थशास्त्रे अजितेन्द्रियपूर्वराजकृतिदर्शनप्रसे —

"मानाद् रावणः परदारानप्रयच्छन् (विननाश) दुर्योधनश्च राज्या-दंशम् ।" (कीट १. ५. ३)

कवयबेह जर्रपत्रायाः पुराणा बोद्धन्याः । § 'यू सम्याक्ष्यी नदी' (१.४.३) इति
सूत्रभाष्यं इष्टब्यम् ।

इत्याह । अत्र परदाराप्रदानाद् रावणस्य, राज्यांग्राप्रदानाद् दुर्योधनस्य च विनाग्नः कथितः । तत्र रावणिनाशेन रामेतिहासः, दुर्योधनविनाशेन युधिष्ठिरेतिहासध्य स्मृत इति, तौ चेतिहासौ रामायणभारतास्मकाविति चासिद्ग्थमेव । तयोश्य चाणक्यसम्कालिकत्वे तद्चिरपूर्वकालिकत्वे वा प्रामाण्यविप्रतिपविप्रसङ्गात् तत्सम्प्रतिपवियोग्ये चाणक्यपूर्वकालिकत्वे वा प्रामाण्यविप्रतिस्वाष्टशतान्दीपूर्वकालिकत्वं करुपनीयिनिति भासकाले रामायणाप्रतिद्धिश्वक्षायाः
कोऽवकाग्नः ! । बस्तुतस्तु रावण-दुर्योधननिदर्शनयोः क्रमनिर्देशेन रामायणभारतयोः पूर्वपरकालिकत्वप्रसिद्धिर्पि लौकिकी चाणक्येन त्वितेति महाभारतापेक्षयापि पूर्वकालभवत्वं रामायणस्य वक्तुं न्याय्यम् । रामायणकथाप्रस्तायस्तत्सम्बद्धहन्मदावितृतस्य बहुत्र स्मरणं रामस्य विष्णववतारत्वाख्यानं
चैवं सिति महाभारते न्याय्यतरामिति विभावनीयम् ।

नन्यस्तु रामेतिहासस्य चाणनयपूर्वकालप्रशिवस्यम्। किन्तु स एव पश्चानानानवार्थप्रक्षेपादिनार्वाचीनैः पूरित उपलभ्यमानरामायणासमना प्रयते । तत्र
रामस्य विष्ण्वनतारत्वं यदुच्यते, स प्रक्षिसोऽर्थे इति
रामस्य विष्ण्वनतारत्वाया नवीने रामायणे प्रपञ्चनौचित्येन सा प्रक्षितीत् वक्तुमश्चयेव । रामो भगवान् विष्णुरिति, तच्चरितं
भगवचरितिनिते, तचरितारमकत्वाद् रामायणस्य पठनं पुण्यहेतुरिति च विश्वास
उपलभ्यमानरामायणमन्तरोणाविच्छिनः शिष्टपारभ्यर्यण लोके मवहति । सोऽयं
मूलभूतं रामेतिहासमिविषयीकुर्वकेनेवाकस्मानवरामायणविषयेऽङ्कुरितः प्रदृद्धश्चेति कल्यना न सल्वाजन्यं घते । को हि नाम चेतनो क्षो वावत् कुतिश्चदितिहासमन्थान्मानुषत्वेन प्रतीतं कश्चित् पुरुषम् अद्य तन्मूल एव प्रम्थान्तर
ईश्वरत्वेनाल्यायमानम् ईश्वर इति प्रतीयादिति सिद्धा चाणक्यपूर्वकालिकेऽपि
रामेतिहासे रामस्येश्वरत्वल्यातिः ।

शाक्यभिक्षस्त भासस्य विदित आसीत् । प्रतिक्वाविमारकचारुदचेउ अमणव्यवहारस्य दर्शनात् । तावता गुद्धपरकालभवत्वं तु भासस्य न नि- भोतुं शक्यं, युद्धपूर्वकालेऽपि शाक्यश्रमणस्थितेः सम्भावितस्वात् । युद्धात् मागङ्कुरितं शाक्यश्रमणैरुपाश्चितं च मतमेव यत्किमपि
पश्चाद् युद्धमुनिना शाक्ययंश्चनमना प्रतिष्ठां नीतिमित्यस्पुपगमे बाधकाभावात् । श्रमणा हि नाम तपस्विन उच्यन्ते, तपित श्चाम्यन्तिति
बा, श्रमयन्ति वतः कायभिति वा न्युत्पतेः । तथा च वैदिकमन्ये वैखानसधर्मप्रश्नादौ श्चमणशन्दस्य ब्रितन्यर्थे भ्षिष्टः प्रयोगः । तत्र शाक्येषु ये श्चमणाः, ते
नाम शाक्यश्चमणाः। स चायं श्चमणशन्दो वैदिकमतवामैर्वोद्धैः स्वभिभुषु यदा नियमेन प्रयुक्तो रूढो जातः, तदाप्रभृति वैदिकः स्वीयेषु तस्य प्रयोगो नृतं नाहतः ।

एतेन स्वप्ननाटकोपोद्धातेऽर्थशास्त्रकारचाणक्यापेक्षं यद् भासस्य प्राची-नत्वं स्थापितं, तदिदानी स्थापिततरं द्रष्टव्यम् । न चोपळ्कधस्यार्थशास्त्रस्य १०. बाणक्यकतं चाणक्यकृतत्वे विष्रतिषष्ठव्यं, प्रन्धे "चाणक्यनिर्मित-किथितः। त्वस्य स्पष्टं कथनात्, चाणक्यशिष्यप्रोक्तत्वायकथनाचे, चाणक्यप्रव्यनविस्नन्भजननक्षमायाः पुराणताया अर्थश्वास्त्रगतवाकयगुरकेषु प्रति-भासात्रः।

अपिच भरतमुनिप्रणीतमिति यञ्चाख्यवास्त्रमधस्वे प्रथते, यस्या-भिनवगुप्ताचार्यनिर्मितं व्याख्यानमसम्ममस्मद्वशेऽस्ति, तदुक्ता रुक्षणनियमाः ११. भावस्य प्र. प्रकृते रूपकचके नानुस्ता दश्यन्ते । तत्र कामं स्त्रम-सिद्धालाक्ष्याज्ञात् प्राः यासवद्तं यास्रचरितमित्रमारकमभिषेकनाटकं प्रतिः बानत्वन् । मानाटकमित्येतानि पञ्चावराङ्कयुक्तस्वादिन। भयन्तु ना-टकानि । प्राच्यात्रम् उपदादशनायकोषेतत्यात् व्यञ्कत्वाद् अङ्कानां दीर्घत्व-द्वस्वत्व-हस्वतरस्वयोगाच समयकारो गण्यतां, किन्तु रसः श्रुकारो नाय-

अस्य तिक्षः संग्राधाणकयः कीर्टेल्यो विष्णुगुप्त इतिः वदाह कामन्दरुनीतिसारअय-मङ्गला — "विष्णुगुप्तायेति सांस्कारिकी संग्रा, चाणकयः कीटिल्य इति द्वे जनमभूमिगोप्रति-बन्धने" इति । विष्णुमक्तेन तिथपा 'विष्णुरक्षित' इत्यर्थके विष्णुगुप्तनामधेर्य कृतं स्याद्, बुद्धमक्तेन स्यपुत्रस्य बुद्धितनामेव । तेन चाणक्यवाद्याक्षे विष्णुमक्तवंश्योऽपि विद्येयः ।

<sup>ु</sup> नाटक-नाटी समनकारादीनां 'हपकभेदानां लक्षणं भरतनाळ्यशासस्याद्यद्याभ्याये इष्टब्यम् ।

कानां पृथवफलतं च तदपेक्षितं तत्र नास्ति; मध्यमव्यायोग-दृतवाकय-दृत-घटोत्कच-कर्णभाराणि बहुपुरुषयुक्तत्वैकाङ्गयुक्तत्विता व्यायोगा गण्यन्ताम्, अव्यक्षीजनयुक्तत्वं त्र तदपेक्षितं दृतवाकय-कर्णभारयोगैव; अरुभङ्गयुत्ष्टिकाङो व्ययदिश्यतां करुणरसयोगात्, सीपरिदेवितयोगाच, किन्तु सीपरिदेवितयोगाच, किन्तु सीपरिदेवितयेगाच, किन्तु सीपरिदेवितये व्यवद्वश्यक्तत्वाम्यां, किन्तु सा नाटिकेत्येव अन्थे लिखितम्; चारुद्व-मसमअं यद्यपि, तथापि मृच्छकटिकवद् व्ययदिश्यताम्; किन्तु बालचरिते पत्यक्षकृतं प्रद्यक्तम्, अभिषेकोरुभङ्गयोः मत्यक्षकृतं मरणमुक्तम् । तद्योन्यम्य प्रतिषद्धं नाट्यक्षास्त्रं इति स्पष्टं तरुक्तनियमानिकक्षनम् । कविनामकीर्तनं यन्नाव्यक्षास्त्रं विदितं , तदपि न कृतं कापि व्यवक् इति स्पष्टः सर्वत्र नाट्य-शास्त्रोक्तलक्षणाननुरोषः । तेनैतदवसातुं शक्यम् — अन्यदेव भासनाटकस्यभावानुगुणं नाट्यशास्त्रं भासकाले स्थितमभवदिति । तद्य पाणिनिस्सत्वः नट-स्त्रं शिलालिमुनिपणीतं कृताश्वमुनिपणीतं वा स्याद्, भरतमुनिनैव वा साक्षात् प्रणीतं तन्नाव्यक्षास्त्रं पुराणं किमपि भवेद्, भासेन 'भरतशक्यम्' इति भरतनामधेयसंशब्दनात् ।

यतु अद्यत्वे व्यावहारिकं नाट्यशास्त्रं पूर्वोक्तं, तत् पश्चात्रवृत्तनाटकव्यवहारानुरोधनार्वाचीनेर्मूलभूतपुरातनभरतादिनाट्यशाक्षेत्र्यः सङ्गळितं नवीन१२. व्यावहारिः मेव किमिप भवेद्, भरतमतस्य तत्र बाहुरुयेनाश्रयणाद्
कनाव्यवास्त्रस्य भावाः भरतमुनिप्रणीतत्त्या मस्यापितं च । यथा चैतद् व्यावहावाचीनत्वम् । रिकं नाट्यशास्त्रं नवीनसङ्गळितं, केस्त्रपाचीनदितीयशताव्दीसमुद्धृतं च, तथा समीचीमिर्युक्तिमिः प्रमाणिश्च विद्वद्वरेण महामहोपाध्यायेन
एम्. ए., सि. ऐ. इ. विरुद्धता कालिपद्दीय-एप्याटिक् समाजाध्यक्षेण श्रीहर-

 <sup>&</sup>quot;प्रसास रह विश्वित क्वेनीम च कौर्तयेत ।
 प्रस्तावनी ततः कुर्यात् कान्यप्रस्थापनाथयाम् ॥"
 (भरतनाळा० अध्याय० ५, को० १५४)

<sup>† &#</sup>x27;पाराञ्चर्यशिकालिभ्यां भिक्षुनदसूत्रयोः' (४. ३. ११॰) 'कमन्दकृषाधादिनिः' (४. ३. १११) इति सूत्राभ्यां स्मृतम् ।

प्रसादशास्त्रिणा साथितं तत्समाजीये मासिकपुस्तके, तत् तत एवावगन्त-व्यम्। एतिसम् नाट्यशास्त्रे आर्यपुत्र-भद्रमुख-कुमारादयो ये शब्दा नाट-कीयपात्रसमुदाचाराईतयोकाः, ते तत्पूर्वकालिश्वतेषु लक्ष्यभूतेषु नाटकेषु दृष्ट-प्रयोगा एव तच्छास्रकारेनीटकीयलक्षणतया तत्र विहिताः। तत्रार्यपुत्र-भद्रमुख-कुमारादयो ये केचिद् भासनाटकेषु मयुक्ता दश्यन्ते, अन्येस्त्वन्येषु पुराणनाट-केषु प्रयुक्तमिन्यम्। यत्तु स्वप्ननाटके (१०६०) वासवदत्तापितृकञ्चिकिन उदयनं पति 'आर्यपुत्र' इति समुदाचारः, स वासवदत्तासमुदाचार एव कञ्जु-किना वासवदत्ताविषययात्सल्यादिद्योतक उपचारात् प्रयुक्तः। एवमेय वालच-रिते (१०६५) वसुदेवं प्रति उग्रसेनभटस्य आर्यपुत्रसमुदाचार औपचारिको देवक्यपेक्षो विशेषः।

भासाध्यम्तः कश्चिद् राजिविशेषो नाटकेभ्य ऊहितुं न शक्यते । त-न्नामनिवेशे इच्छैव तावत् कवेनीसीत् । स यदि तमैपिप्यत्, स्थापनायां भरत-वाक्ये वा याक्यार्थसंख्ष्टार्थकं नामधेयं निरदेश्यत् । मा १३. भासनाटकेश्यो मृद् वा स्थापनायां प्रभुनामधेयप्रहणम्, आत्मनाम एव भागाश्रयभूपतेरप्रतीः ति: । तत्रानुहोसाद्, भरतवाक्ये तु तदवस्यमकरिप्यत् । तथा-निर्दिष्टमेव हि नामधेयम् 'अमुकस्य नामधेयिन इदम्' इति प्रतिपत्तृभिरवगतं सन्नामधेयिनः प्रभोः कीचिंगनुवर्तयेत् , स्वकीच्यंनुवृचिद्वारविधायित्वप्रत्ययजननद्धा-रा च कविविषयं प्रभोः प्रसादमभिवर्धयेत् । न च "राजसिंहः प्रशास्त नः" इति भरतवाचयस्यं राजसिंहपदं राजविशेषपरं, तदा हि श्रेयःप्रार्थनानिमित्त-भूतमात्मस्यागित्वं सब्देन नावेदितं स्यात् । "राजा राज्यं प्रशास्त्र. नः", "नरेश्वरो नः पृथिवीं प्रशास्तु" इत्यादौ भरतवाक्ये शब्देनैव तदावेचते, इह तु न तथेति वैरूप्याश्रयणमापशेत । अप्रसिद्धश्च राजसिंहनामधेयः कश्चिद् राजा भट्टबाणात् कालिटासाद् मगवत्पतञ्जलेश्वाणक्याच प्राचीनः । तस्माद राजसिंहपदं राजश्रेष्ठार्थकमेव प्रयुक्तं, "मुद्दितनृपतिसिंहै:" इति

<sup>\*</sup> Vide pp. 351-361 of the Journal and Proceedings of the Asiatic Society of Bengal (N. S.) Vol. V. No. 9, for October 1909. S समदशास्त्रायो दश्यताम् ।

कणभार-(१० ७२) क्षोक नृपतिसिंहश्रब्दवद् इत्यवसेयम् । स्थापनाभरत-वाक्याभ्यामन्यत्र तु रसपिरवाहिकथावस्तुसमपिके कव्याश्रमनृपतेरपञ्चतस्य केवल-नामस्चनमप्रतितिकरमजागलस्तनदेश्यं निष्कलं न कुर्वन्ति कवयः, तत्करणे तेषां लोकोपहास्यत्वपसङ्गात् । एवच्च राजविशेपनामधेयानुकेखे राजसामान्य-विषयाशीर्वादप्रदानपरतया कृतमिदं भरतवाक्यं कालान्तरभाविष्यप्येतनाटकाभि-नयेषु तत्तत्कालिकराजविषयेऽपि तुल्यरूपं प्रयुज्यतामिति कवेरभिसन्धः । न च मृच्छकटिके सकलभासनाटकच्छायानुकरणस्य चारद्त्तीयभूयिष्टवाक्यमिथित् स्वस्य च दर्शनात् तद् भासेनैव शृद्धकस्य प्रतिये तदाल्यया निर्मितं स्यादिति शिक्कतुं शक्यम् । तथाहि सति स्वीयं नाटकचकं भासेन नाशितमभविष्यत् स्वस्वामिनः ख्यात्यर्थमकीत्त्रयेनुद्रयार्थं च । न त तन्नाशितं तेन, तज्जनितस्य भास्यशसः कालिदास-भृद्याणादिभिरूपक्षीकितत्वात् । न चातीते शृद्धके भासेन तत् प्रकाशितनिति वाच्यम् । हन्तैयं भारो स्वाभिवश्चकत्वारोपप्रसङ्ग इति कृतमेवन्नातीयया कल्पनया ।

्रयता च प्रबन्धेन स्वप्ननाटकोषोद्धातसनिवेनैताबद्धेजातं साधितं भवति — •

प्रत्यभोपरुव्धानां स्वप्नवासवद्दत्तादीनां त्रयोदशानां रूपकाणां शब्दतदर्थरचनारीतिषु मिथोऽतिसंवादात् कविरंक एवेति, तद्वतानां वाक्यानां वाक्यानः
द्ण्डि-भागहैः शब्दतोऽर्थतश्चानुवादात् स कविस्तेभ्यः
१४. साधितार्थसद्धयः।
प्राचीन इति, स्थापनायां कविद्षि कविनाभोऽकीर्तनात्
तत्र कविनामकीर्तनसमुदाचारस्योपकमात् प्रागेव स कविः स्थित इति, उपरुव्धेषु
रूपकेप्यन्यतमस्य स्वप्नवासवदत्तस्य भासकृतित्वप्रसिद्ध्या तस्य तद्यसवादिनामन्येषां च रूपकाणां कालिदास-भद्वाणाश्चपक्षोकितो भास एव प्रणेतिति,
तद्वतिषु सर्वतो स्साभिष्यन्दिताया अतिश्चष्रसरतायाश्च दर्शनाद् वाल्यीिकव्यासमुनिप्रणीतपुराणकाव्यसाथारणसर्वविधसीभाग्ययोगाच भासः संस्कृतभाषणकालिकः पुराणः कश्चिद् ऋषिद्यस्यो महाकिषिरिति, तस्य सर्वात्मना कालिदासेनानुकरणात् स्वमाननीयेषु कविषु \* प्राथम्यनिर्देशाच रूपकिनिर्माणसाधु-

मालविकाभिमित्रप्रस्तावना दप्टन्या ।

मार्गप्रदर्शकतयोपजीव्यकवित्यवैशयः स एक एव कालिदासस्य मत आसीदिति, भासावितमात्रविप्रकृष्टोचरकालभवस्यापि कालिदासस्य तदनुकरणसमाहितस्य कृतौ भासकृतिकामनीयकमात्रायोगो भासप्राकृतसजातीयप्राकृतदर्शनं च न्या-य्यमिति, भासस्य कृतिपु पाणिनिविध्युचीर्णश्च्यप्रयोगबाहुल्येऽपि पाणिनिविध्यक्तालिदासायादरानुश्चेस्तिस्म कृतिप्रतिपचिः पुरामविदिति, उपलब्ध्यनाव्यक्षसाल्यक्षणादर्शनाद् रूपकेषु तन्मृलभूतेमान्येनैव नटस्क्रेण पाणिनिस्मृतेन भासानुम्रतेन भवितव्यमिति, मगवत्पत्रज्ञलिकाले व्याकरणपरिनिष्ठानात् संस्कृत्वभाषणस्यास्तमितत्वाद् भासस्तर्याचीनो मित्रवुमर्हन् न्यायतः कात्यायनात् पाणिनेश्च पूर्वकालप्रभवे।ऽवश्यमङ्गीकर्तव्य इति, पवश्च चाणक्यस्य मितिज्ञानािटकागतभ्रोकानुवादकत्वं भासस्य चाणक्यापेक्षया पूर्वतरकालिकत्वं च सुद्युपपन्नमिति च ।

्रतेन यत् स्वमवासवद्त्ते राजगृहस्योज्जयिन्याः, तद्गतानासुदयज्ञाः नानां १ च स्मरणं १, यज्ञ प्रतिज्ञानाटिकायां वेणुवन-नागवनयोः, आह-१५. भासद्यविषु रा- दत्ते । पाटली १ प्रस्य च स्मरणं , तत् तेषां भासकाला-जगृहादिस्मरणम् । दिपं पूर्वकालिकत्वे गमकं द्रष्टव्यम् ।

कामं चारुद्त्ते भासकालविमशीनुक्लमपूर्व बस्तु यिकमिष दृश्येतेति स्यात् केपाधित् प्रत्याद्या , मया तु तत् परीक्षितवता ताढशं न किश्चिदुपल-१६ बारुद्सनाटकः स्थम् । स्वयमिष सद्ध्ययस्तत् गुपरीशं यथा स्यात् , तथा यतं किथितः । तद् अभिनवोपलन्धद्वितीयादर्शसाक्षेन संशोध्य गुद्रणायार-व्यम् । त्रिचतुरेश्य मासैस्तद् स्पक्षमवदयं प्रकाशितं भविष्यति ।

अस्ति पुराणेतिहासादितोऽनुपलक्यचरः मितमानाटकतृतीयाद्वादपूर्वः कथिदयौऽधीतः मितमागृहं नामः, यस्मिन् राज्ञामितकान्तानां रमणीयशिल्पाः शि-१७. प्रतिमानाटकः लामच्यः मितमाः स्थाप्यन्ते, पूज्यन्ते च देवकुल्किः । सोऽयं धीतो क्षत्रिकारः। मितमागृहकल्पनसमुदाचारो भासकाले स्थित इत्यवसीयते ।

६ उदयक्षानानि भ्रहनक्षत्रायुदयपिक्षानसाधनानि (Observatory). • \* ११, ५४ तमग्रुष्टयोः । † १ पृष्ठे । ः णृ चारदत्तस्य द्वितीयाद्वे ''संदाहरूः — पाडलीयुत्तं मे अस्म-भूगोः । पश्चिदीए वर्गणभभो आहे ।'' इति ।

पपु सर्वेष्यि रूपकेषु नायकाश्च तदीयाश्च गुणवत्तमा आश्विताः । इतं च तेषां मनोवाकायगतं तथा निद्शितं, यथा ब्युत्विस्तून् प्रति सदुपदेश्चदाने पर्यवस्येद्, न विपरिते । यतु "अविमारकनाटके नायकस्य प्रवान्तेष्ठ गुणवतोऽपि रात्रो कन्यापुरलङ्घनं तस्करवत्, तदिवि किश्चिद् गान्धवेविवाहनिष्पस्यौपयिकम्, 'एयं नाम साहसं बहुपायमत-दर्हेण कृतिथियापि पुंसा मान्त्रथा विषया हठात् कारयन्तीति तेभ्यो दूरं भेत-व्यम् ' इत्येवमात्मकमुपदेशमर्थाद् प्राह्यितुं समर्थमेव । चारुद्तनमिवि कश्पिते-तिष्टं सदसत्पुरुषसमुदाचारव्युत्पादकमेव । अन्यानि तु रूपकाणि श्रीराम-कृष्ण-युपिष्टिरोद्यनादीनां चरितमाश्रितानि बुद्धिशिक्षणाय क्षमन्त एवेति सर्व रमणीयम् ।

"अजिहोत्रके (भारणा) विशेष्यणं वयू नियुक्ता । सा च कृण्डाहु स्थितेन मूर्ति सता प्रिमा का मिता । जातगर्मा च ता अश्वरः कुलहोषमवाद्य्यां तस्याज । प्रसूता च (सह सुतेन ! सा सुतम् । तो पावरखेनापतिर प्रस्तु संविधितवान् । तापुप्रधाजाविक्षसमूहेन वालवयस्त्वात् की कमानः परिभ्रमन् की रूपाना महाक्लोऽम्द्, येन शिश्चरेव हस्त प्रहणाद्याविक जपान । सेनापतिर प्यन्वयमस्य नाम चक्षं अविमारक हित । ततः प्रहृद्वयोवनः कदाचिद् रालोऽस्थ्यां समावासिनस्य हृष्टितरं हृस्ति । ततः प्रहृद्वयोवनः कदाचिद् रालोऽस्थ्या समावासिनस्य हृष्टितरं हृस्ति । अवाधितस्य समावासिनस्य हृष्टितरं हृस्ति । सावासिनस्य हृष्टितरं हृस्ति । सावसिनस्य हृष्टितरं हृस्ति । सावसिनस्य हृष्टितरं हृस्ति । सावसिनस्य हृष्टितरं । सावसिनस्य ।

इति । वृहरकपासारमूरो कपासरित्तागरे द्व (११२ सनतर्त्र) अविमारकनामानुबेसेन कुरज्ञी-यण्डालकपान्यपेन कम्यते । यथा — प्रसेनिजितो राष्ट्रः सुप्रतिष्ठितस्त्रे नगरे स्ता कुर्ज्ञी नामाभूत् । सा कदाचिद्धाननिर्गता नम्बन्नदेन गर्वन दन्तयोश्चरि निक्षिरे । परिवारे भयाद् विद्वते वीरः कोऽपि वण्डालकुमार आगस्यातिना द्वण्डां कित्त्वा कुर्ज्ञी ररस । अन तरकासुक-स्वामा धारीरं त्यक्तं स्थानितस्त्रामिना नारणम् । उत्ते चामिना—मम नाझाणकन्यायां जातीं रम्बासुन्ते स्व सिक्षः चण्डा-देनसिक्षिरेन परिवर्धित इति । अस तस्म राजानिवरितेन कुरज्ञी चता इति । नारकोक्षात् कथायाः प्रकारादिनिकक्षभयोरनयोः प्रकारयोः किं मूल्यमिति न विद्याः ।

<sup>&</sup>quot; अविमारकनाटकाधितम् अविमारकचरितं भारतादिषु न इत्यते । किन्तु तत्कधारम-भाषपर्यालीचनायो करिमधिदार्धतिहासप्रत्ये तेन वणितेन भाष्यमिति प्रतिभाति । स च भारत-काले रियतः पथासुप्तस्य नृतम् । कामसूत्रस्याक्यायां जयमञ्जलयाः पारदारिकाधिकरणे चतुर्था-ध्याये अविमारकचरितसन्ययोक्तम् । यथा —

<sup>&</sup>quot;तत्र सिद्धा द्वितीयेऽङ्कि बाबि वक्ते श्रष्टयां व प्रसादमुग्लक्ष्य पुनरिष कथां प्रवर्त-येत् । श्रुण्यत्यां चाहत्याविमारकशकुन्तलादीन्यन्यान्यपि लैक्तिकानि च रुधयेत् तशुक्तानि ।" (शाक्त्या॰ काममू॰ पारदारिक॰ अ॰ ४)

इयमस्य ध्वान्या जयमङ्गरा —

स एप व्यासदेश्यो भासो नाम महाकविराख्यानस्याख्यायिकाया महा-काव्यस्य वा शिख्यं नाददे इति स्वमवासवदत्तापोद्धातोदाह्दतभृष्ट्याणस्कि-१९. भासस्य क्ष्यकः स्वरसात् अतीयते । तद् यथातथा भवतु । रूपकिश्वरं निर्माणादरः। तु परम स मेने, विचक्रमे च तिसक्रतिचतुरम् । रूपकं हि नाम दृश्यं च भवति श्रव्यं चेत्युभयगुणयोगात् प्रशस्ततरः सन्दर्भः । तत् सन्दर्भान्तराणां प्रकृतिश्च । अत एवाह काव्यालङ्कारे वामनः—

''तन्दर्भेषु दशरूपकं श्रेयः'' (१. ३. ३०) इति, ''दशरूपकस्येव द्वीदं सर्व विटिसतं, यदुत कथाल्यायिके महाका-व्यमिति'' (१. ३. ३२)

इति च ।

एषां रूपकाणां प्रचारछोपं कारणमपि सम्भाज्यते । एषु हि पुरा प्रचरत्सुं कवीनामर्वाचीनानां नाटकानि बादुर्भ्तान्यासन् । तेषु च कविबहुमानात्, तद्-गुणप्रणयिनां सह्दयानामुपलालनात्, तदाश्रयभूतानां साहि-२०. भासरूपका-णामप्रचारः सुभा-त्याभिवर्धनव्यवसायितां राज्ञां प्रयत्नविशेषाच प्रचारं लभगानेषु वितस्यद्वप्रदेशस्यर-कमेण नवनवकाच्यानामाधिर्माधे प्रचारे च बहुलतामुपगते पु-णंचा। राणानां रूपकाणां प्रचारः शनैः शनैः संर्कुचन्नस्तमितः। यथा हि शास्त्रेषु गुण-महिष्ठाः पुराणा प्रन्था अताहशां नवीनवन्थानां वचारैः प्रतिहतप्रचारा नाममा-त्रकोऽप्यविदिताः प्रायः सङ्गाताः, तश्चेव नवनवनाटकप्रनथानामतिव्याप्तिवशाद् भासनाटकानि प्रायेण नामतोऽप्यविधितान्यासन् । कालिदासभट्टवाणाभ्यां तानि सामान्यतः प्रशंसच्यां कारस्त्यंन परिशीलितान्येव । तत्रालद्वारिकवामनस्य काले स्वधवासवदत्तं मतिहायौगन्धरायणं चासन्दिग्धं प्रचरितं; दृष्टिनः काले बालचरितं चारुदसं च, ताभ्यां तद्गतस्रोकानामुदाहरणात् । अभिन्-वगुप्ताचार्पेण नाट्यवेदविहतौ स्वमवासवदत्त-द्रिद्वारुद्त्तयोनीमधेयस्यो-पादानात् स्थितस्तयोस्तत्काले प्रचारः । अन्यानि तु रूपकाणि वामनादीनां काले नृतं दुर्लभतां गतानि, अत एव, मन्ये, तद्गतं किमपि तैर्न समृतम् । ततो गच्छति काले सर्वाज्येतानि भासनाटकानि तथा गुहासु प्रसुप्तान्यभूवन् ।

यथा सुभाषिताचित्रमभृतीनां कविस्किसङ्ग्हमन्थानां सङ्कवितारस्तान्यनुप-लभगानास्तद्गतानि पद्यानि नोदहार्षुः । यस्तु अविमारकप्रथमाङ्कगतः — "धर्मः प्रागेव चिन्त्यः सचिवनितगतिः प्रेक्षितन्या स्वबुद्धचा प्रच्छाद्यौ रागरोपौ मृदुपरुवगुणौ काल्योगेन कार्यौ । होयं लोकानुवृत्तं परचरनयनैर्मण्डलं प्रेक्षितन्यं रक्ष्यो यज्ञादिहात्मा रणशिरसि पुनः सोऽपि नावेक्षितन्यः ॥"

(श्लोच १२)

इति क्षोकः सार्क्षथरपद्धताँ (क्षो॰ १४०५) मनाक्षाठभेदेन परिषठितः, सोऽविमारक्षनाटकमजानतेव सार्क्षथरेण मसिद्धमात्राधीतः स्वप्रन्थे सिक्षवेशितः ।
अत एव हि तेन तस्य किष्यंन्थो वा तत्र नामतो निर्देष्टं न पारितः । ये तु
मक्रतनाटकेष्वदृष्टाः क्षोकाः कितपये भाससम्पन्धित्वेन लिखिताः सुभाषितायक्यादौ, तेऽन्येषु भासनाटकेषु स्किसक्कवितृभिरुपलन्धाः कामं स्युः । न
हि भासेनास्मदुपलन्धानि त्रयोदशैव क्षपकाणि निर्मितानि, न तु ततोऽधिकानीत्यत्र प्रमाणमस्ति । अदृष्टभासम्पन्थेरेव या तैभोसीयत्वभवादिवलम्माद् भासकृतत्वेन लिखिताः स्युः । स्किसक्कवितारो हि क्षोकान् प्रसिद्धिमात्राधीतकृतत्वेन लिखिताः स्युः । स्किसक्कवितारो हि क्षोकान् प्रसिद्धिमात्राधीतकृत्यान् प्रन्थतोऽनधीतानिष स्किसक्वदेषु निवेशयन्ति । तस्माद् बहुभ्यो वर्षपूर्यभ्यः प्रागेव पकृतनाटकानां प्रचारः परिलुस इत्यवसीयते ।

अस्ति तायत् काचिद्रस्मिन् देशे कुशीलवजातिः 'चाक्यार्' इति देशः भाषासंजिता । सा नागानन्दनाटकस्य मन्त्राङ्कान्यकस्य च प्रतिङ्कार्यगन्परार १. भासनाटकानां पणतृतीयाङ्कभृतस्याभिनयकौतुकं देवालयोत्सवे किचित् करिलेखादः। किचित्वारि क्यापि रित्या समाचरन्ती दृश्यते । मन्त्राङ्क इति च तद्दिभिनेतृणां व्यवद्दारः । प्रतिङ्कार्योगन्धरायणस्य नृतीयोऽङ्को योगन्धरायणमञ्जठमन्त्रप्रधान इति कत्वा मन्त्राङ्क इति तैव्यवद्दत इति मितभाति । किन्त्वभिनेतार एते प्रतिङ्कार्योगन्धरायणं मन्त्राङ्कस्य तदन्तर्गतस्य च न भानन्ति । नृतं , भासनाटकानां यदा प्रचारोऽवर्ततः , तदानीमेवात्र देशे विद्वातः प्रतिङ्कानारिकातो मन्त्राङ्कस्य न्याननन्दस्येव तस्य प्रयोगपद्धति प्रसापयान्वमृतः । कालक्रमेण तु लुप्यमाने नाटकचकप्रचारे मन्त्राङ्कस्याकरस्यितिरिप प्रयोक्त्वरम्परायामस्तं गता ।

त्रसम्वाराणामप्येषामादर्शः कोऽपि कोऽप्याख्यभिवितशेषो वा, जीर्ण-पत्रो वा भारते किवित् कवित्र खन्न न विद्यते; यथैतस्यातिर्कृतो जनपदे-ऽस्मिन् दृष्ट उपलम्भः, तथान्येप्यपि जनपदेपु तस्य सम्भ-२२. भातनाटकाद-क्षांनां भारतखण्डे का-पि कापि शित्ताम्मा- प्रतिजनपदं गृहे गृहे तदुपलम्भं प्रति विचयकरणान्निश्चेतुं मतिजनपदं गृहे गृहे तदुपलम्भं प्रति विचयकरणान्निश्चेतुं सन्यो नान्यथा।

तस्यतस्य पुराणनाटकरत्रस्तोमस्य पुरावृत्तविन्तानुक्लवस्तुमहाखनेः सक-लकन्युपजीन्यगुणसमुज्जबलस्येदन्यथम उपलन्भो यदस्मिन् राज्ये सञ्जातः, तत्र

२३. वश्चिशाज्ये ना-टक्जकस्य प्रयमीपल-म्मे हेतुरुपोद्वातनिग-सर्ने च । हेतुरिदानीमभिषातन्योऽविक्षिप्यते । स च न मृग्यः, यतः पुरुपकार-व्यक्तिविवेक-दुर्घटवृक्ति-जयमङ्गळाप्रमृतीनाम-स्माभिः प्रकाशितानां, भोजय्याकरण-नाट्यवेद्विद्यति-मञ्जुश्रीमृळतन्त्रादीनां च प्रकाशियण्यमाणानामपूर्वमन्था-

नामुपलम्मं प्रति हेतोः स नातिरिक्तो भवितुमईः । अस्मिन् हि देशे प्राच्चो राजानोऽन्ये चाभिजाताः प्रयत्नेन प्रम्थान् संगृद्ध गृहेष्यरक्षन् । तद्धस्याश्च विरः लसंस्कृतप्रचारेऽप्यस्मिन् काले जीर्णत्रुटितपत्राणामि तेषां रक्षणे नोद्धासते प्रायः । स एव देशेऽस्मित्रपूर्वप्रन्थानामुपलम्भे हेतः । अपरक्षासौ तत्र सूर्धाभिषिक्तो हेतुः रित, यत् कल्याणाभिनिवेशिनः कृपानिधेर्महामहिन्नो विद्यमण्डलं धर्मेण परि-पालयतः श्रीमूलकमहाराजस्य भाग्यं नाम, यद्धशात् तस्य चिरन्तनमहाग्रन्थयन् युज्जीवनजन्यं पुण्यं, यश्च सर्यविष्यगादुपकारकरणप्रभवसुपचीयते नित्यम् ॥

यहुप्रपञ्चनीयोऽर्थ इत्थं संक्षिप्य दर्शितः । एष चेन् परितोपाय विदुषां कृतिनो घयम् ॥

अनन्तशयनम् १-४-१९१४

त. गणपतिशास्त्री.

## निवेदना ।

|                | . •            | 4.        |     |   |
|----------------|----------------|-----------|-----|---|
| प्रतिमानाटकस्य | संशोधनाधारभूता | आदशमन्धाः | प्त | _ |

१. राजकीयमन्थशालास्थी जीपेष्ठुटितपमः क. संज्ञः

२. कैलासपुरगोविन्द्विपारोटिसम्बन्धी जोर्णबृदितपत्रः स्त. संज्ञः.

३. तथा तथा ग.संज्ञः.

४. पन्तलराजस्वाभिकोऽसमग्रो व्याकुलितपश्री ध. संज्ञः.

५. ताळमण्मठीयक्रुणातन्त्रिस्वामिको जीर्णपत्रो 🛭 छ. संज्ञः.

सर्व एते तालपश्रात्मकाः केरलीयलिपयोऽतिमात्रदृद्धाश्च ।



॥ श्रीः ॥

श्रीगणेशाय नुमः ।

## महाकविश्रीभासप्रणीतं

## प्रतिमानाटकम् ।

(नाम्यन्ते ततः प्रविशाति स्त्रधारः)

सूत्रधारः ---

\*सीताभवः पातु सुमन्त्रतुष्टः

सुग्रीवरामः सहलक्ष्मणश्च ।

यो रावणार्यप्रतिमश्च देव्या

विभीषणात्मा भरतोऽनुसर्गम् ॥ १ ॥

(नेपच्याभिमुखमवलोक्य)

आर्ये ! इतस्तावत् ।

<sup>ै</sup> सीताभव इति । वीतायाः भवः क्षेमः तद्वेतुरित्वर्थः । ग्रुमन्त्रद्वशः शोभनगन्त्रभुत्तिः सहन्द्रभणः स्वरुमणसहितः सुप्रीयः शोभनगन्त्रभुतिः सहन्द्रभणः स्वरुमणसहितः सुप्रीयः शोभनगन्त्रभुति स्वर्णः स्वरुमणसहितः सुप्रीयः शोभनगण्यस्ति सम्ब्र सुप्रीयरमः स्वर्णः स्वरुमण्यस्ति स्वरुप्ति स्वरिप्ति स्वरुप्ति स्वरूप्ति स्वरुप्ति स्वरुप्त

(प्रविस्य)

नटी - (क) अयय! इअहि।।

सूत्रधारः — आर्ये! इममेवेदानीं शरत्कालमधिकृत्य गीय-तां तावत् ।

नटी — (ख) अय्य! तह। (गांवति)

सूत्रधारः — अस्मिन् हि काले,

चरति पुलिनेषु हंसी काशांशुकवासिनी सुसंहष्टा ।

(नेपध्ये)

(ग) अयय! अयय!

(आकर्ण्य)

सूत्रधारः — भवतु, विज्ञातम् ।

मुदिता नरेन्द्रभवने त्वरिता प्रतिहाररक्षीव ॥ २ ॥

(निष्कान्तौ)

स्थापना ।

<sup>(</sup>क) आर्थ । इयमस्ति ।

<sup>(</sup>स्त) आर्य! तथा ।

<sup>(</sup>ग) आर्य! आर्थ!

(प्रविश्य)

प्रतिहारी — (क) अय्य! को इह कञ्चुईआणं सण्णि-हिदो।

(प्रविश्य)

काञ्चुकीयः — भवति ! अयमरिम । किं क्रियताम् ।

प्रतिहारी — (ख) अय्य! महाराओ देवासुरसङ्गामेसु अ-प्पडिहदमहारहो दसरहो आणवेदि — सिग्घं मट्टिदारअ-रस ्रामरस रज्जप्पहावसङ्गोअकारआ अहिसेअसम्भारा आ-णीअन्तु त्ति।

काञ्चुकीयः — भवति ! यदाज्ञप्तं महाराजेन , तत् सर्वे सङ्कल्पितम् । पश्य ,

छत्रं सञ्यजनं सनन्दिपटहं भद्रासनं कित्पतं न्यस्ता हेममयाः सदर्भकुसुमास्तीर्थाम्बुपूर्णा घटाः। युक्तः गुन्नसम्बद्ध मन्त्रिसहिताः पौराः समस्यागताः सर्वस्यास्य हि \*मङ्गलं सै भगवान् वेद्यां वसिष्ठः स्थितः॥३॥

<sup>(</sup>क) आर्थ ! क इह काञ्चुकीयानां सन्निहितः ।

<sup>(</sup>स) आर्य ! महाराजो देवासुरसङ्घामेष्वप्रतिहतमहारथो दशस्य आज्ञापय-ति — शीर्ष भर्तृदारकस्य रामस्य राज्यप्रभावसंयोगकारका अभिषेकसंभारा आ-नीयन्तामिति ।

 <sup>&#</sup>x27;हि' क. स. ग. घ. पाठः.

 <sup>&#</sup>x27;मङ्गलस्य' इति पहितुं युक्ततरम् ।

प्रतिहारी — (क) जइ एव्यं , सोहणं किदं ।

काञ्चुकीयः — हन्त भोः!

इदानीं भूमिपालेन कृतकृत्याः कृताः प्रजाः । रामाभिधानं मेदिन्यां शशाङ्कमभिषिश्वता ॥ ४ ॥

प्रतिहारी — (व) तुवरदु तुवरदु दाणि अय्यो । काञ्चुकीयः — भवति ! इदं त्वर्यते । (निष्कान्तः)

प्रतिहारी — (परिक्रम्पावलोक्य) (ग) अय्य! संभवअ! संभव-अ! गच्छ, तुवं पि महाराअवअणेण अय्यपुरोहिदं जहोपआ-रेण तुवारेहि। (अन्यतो गत्वा) सारासिए! सारसिए! सङ्गीदसाळं गच्छिअ नाडईआणं विण्णवेहि— काळसंवादिणा णाडएण स-जा होह ति। जाव अहं वि सब्बं किदं ति महाराअस्स णिवेदेमि। (निष्कान्ता)

<sup>(</sup>क) यदोवं, शोभनं कतम् l

<sup>(</sup>ख) खरतां खरतामिदानीमार्यः ।

<sup>(</sup>ग) आर्य ! संभवक ! गच्छ, स्वमिप महाराजवचनेनार्यपुरोहितं यथोपचारेण स्वरय । सारसिके ! सारसिके ! सार्वातद्वारां गत्वा नाटकीयानां विद्वापय — काळसंवादिना नाटकेन सज्जा भवतेति । यावदहमिप सर्वे इतिमिति महाराजाय निवेदयामि ।

१. 'दु अ' क, स. ग. च. पाड:.

(ततः प्रविशत्यवदातिका वल्कलं गृहीत्वा)

अवदातिका — (क) अहो अचाहिदं। परिहासेण वि इमें वक्कळं उवणअन्तीए मम एत्तिअं भअं आसी, किं पुण ळोभेण परधणं हरन्तस्त । हिसदुं विअ इच्छामि । ण ख एआ-इणीए हिसद्वं।

(ततः प्रविशति सीता सपरिवारा)

सीता — (ख) हुझे! ओदादिआ परिसङ्किद्वण्णा विअ दि-स्सइ। किंणुहु विअ एदं।

चेटी — (ग) भट्टिणि ! सुळहावराहो परिअणो णाम । अव-रज्झा भविरसिद ।

सीता — (व) णहि णहि, हसिदुं विअ इच्छिद।

<sup>(</sup>क) अहो अत्याहितम् । परिहासेनापीमं बल्कल्मुपनयन्त्या ममैताबद् भ-यम्ञासीत् , किं पुनर्लोभेन परधनं इरतः । हसितुमिनेच्छामि । न खल्नेकाकिन्या हासितन्यम् ।

<sup>(</sup>स) इंडे ! अवदातिका परिष्ठाद्वितवर्णेव दृश्यते । किन्नुसन्विवैतत् ।

<sup>(</sup>ग) भट्टिनि! सुखमापराधः परिजनो नाम | अपराद्धा भविष्यति ।

<sup>(</sup>प) नहि नहि, हसितुमिवेच्छाति ।

१. 'दे व' स. पाठः,

अवदातिका — (उपस्य) (क) जेदु भट्टिणी । भट्टिणि ! ण खु अहं अवरज्ञा ।

सीता — (ल) का तुमं पुच्छदि । ओदादिए ! कि एदं वाम-हत्थपारिगहिदं ।

अवदातिका — <sup>(ग)</sup> भद्दिणि ! इदं वक्कळं । सीता — <sup>(ग)</sup> वक्कळं किस्स आणीटं ।

अवदातिका — (क) सुणादु भट्टिणी। णेवच्छपाळिणी अ-य्यरेवा णिब्यत्तरङ्गप्पओअणं असोअरुक्खस्स एकं किसळअं अह्मेहि जाइदा आसि। ण अताए दिण्णं। तदो अरिहदि अवरा-हो त्ति इदं गहिदं।

सीता — (च) पावअं किदं। गच्छ, णिय्यादेहि।

<sup>(</sup>क) जयतु भिंदनी । भिंदनि ! न खल्वहमपरादा ।

<sup>(</sup>स) का त्वां पुण्छति । अवदातिके ! किमेतद् वामहस्तपरिगृहीतम् ।

<sup>(</sup>ग) भट्टिनि! इदं बल्कलम् ।

<sup>(</sup>घ) बल्कलं कस्मादानीतम् ।

<sup>(</sup>ङ) शृणोतु महिना । नेपच्यपालिन्यार्यरेवा निष्टेत्तरङ्गभयोजनमशोकवृक्ष - स्वैकं किसळ्यमस्माभियांचितासीत् । न च तथा दत्तम् । तत्तोऽर्द्रव्यपराध इती-दं गृहीतम् ।

<sup>(</sup>च) पापकं कृतम् । गच्छ, निर्यातय ।

 <sup>&#</sup>x27;वं 'ग. घ. इ. पाठः.

.अवदातिका — (क) भट्टिणि! परिहासणिमित्तं खु मण् एदं आणीदं।

सीता — (ब) उम्मत्तिए! एव्यं दोसो वड्डइ। गच्छ, णिय्या-देहि णिय्यादेहि।

अवदातिका — (ग) जं भट्टिणी आणवेदि । (शस्यातुषि-च्छति)

सीता — (घ) हैळा ! एहि दाव ।

अवदातिका --- (ह) भट्टिणि ! इअिहा।

सीता — (च) हळा! किंणुहु मम वि दाव सोहिद ।

अवदातिका — (छ) भट्टिणि! सव्यसोहणीअं सुरूवं णा-मं। अळडूरोटु भट्टिणी।

<sup>(</sup>क) भट्टिनि ! परिहासनिमित्तं खलु मयेतदानीतम् ।

<sup>(</sup>ख) उन्मत्तिके ! एवं दोषो वर्धते । गच्छ, निर्यातय निर्यातय ।

<sup>(</sup>ग) यद् भिहन्याज्ञापयति ।

<sup>(</sup>ध) हला! एहि तावत्।

<sup>(</sup>छ) भद्रिनि! इयमस्मि ।

<sup>(</sup>च) हला! किन्तुखल्ल ममापि तावच् शोभते।

<sup>(</sup>छ) भिंदिनि । सर्वशोभनीयं सुरूपं नाम । अळङ्करोतु भिंदिनी ।

<sup>1. &#</sup>x27;मेर्ड्) ए' ड. पाट: १. 'ति' क. ख. पाठ:

 <sup>&#</sup>x27;सर्वशोभनीयं सुरुपं माम' इसस्यैवार्थस्य विषरणं 'किसिव हि मधुराणां मण्डने नाकृतीनाम्' (शाकु. अङ. १) इति ।

सीता — (क) आणेहि दाव। (गृहीलाइंकस) हळा! पेक्स, किं दाणिं सोहिद।

अवदातिका — (व) तव खु सोहिद णाम । सोवण्णि-अं विअ वक्कळं संबुत्तं ।

सीता — (ग) हुझे ! तुत्रं किञ्च ण भणासि ।

चेटी -- (ष) णत्थि वाआए पओअणं । इमे पहरिसिदा तणूरुहा मन्तेन्ति । (पुटकं दर्शयित)

सीता — (ङ) हज्जे ! आदंसअं दाव आणेहि ।

चेटी — (च) जैं भट्टिणी आणवेदि । (निष्कस्य मिवस्य) भ-ट्टिणि ! अअं आदंसओ ।

<sup>(</sup>क) आनय तावत् । हला ! पस्य, किमिदानीं शोभते ।

<sup>(</sup>ख) तव खु झाभते नाम। सीवर्णमिव वस्कलं संवृत्तम्।

<sup>(</sup>ग) हुझे ! त्वं किश्विच भणिति ।

<sup>(</sup>घ) नास्ति वाचा प्रयोजनम् । इमानि प्रहृषितानि तन् रहाणि मन्त्रयन्ते ।

<sup>(</sup>क) हजे! आदर्श ताबदानय !

<sup>(</sup>च) यद् भिट्टन्याज्ञापयति । भिट्टिन ! अयमादर्शः ।

१. 'दरसभं' इ. पाटः. २. 'तह । (नि' ग. पाठः.

सीता — (चटीमुखं विद्येक्य) (क) चिट्ठदु दाव आदंसओ। वुवं कि वि वत्तुकामा विअ।

चेटी — (ब) भट्टिणि ! एवं मए सुदं । अय्यवाळाँई कञ्जुई भणादि — अहिसेओ अहिसेओ ति ।

सीता — (ग) कें। वि भट्टा रज्जे भविस्सदि।

(प्रविद्यापरा)

चेटी — (घ) भट्टिणि ! पिअक्खाणिअं पिअक्खाणिअं ।
सीता — (ङ) किं किं पिडिच्छिअ मन्तेसि ।
चेटी — (च) भट्टिदारओ किळ अहिसिब्बीअदि ।
सीता — (छ) अवि तादो कुसळी ।

<sup>(</sup>क) तिष्ठत् तायदादर्शः । स्वं किमपि यक्तुकामेय ।

<sup>(</sup>ख) भिंदिनि ! एवं मया श्रुतम् । आर्थवालाकिः कञ्चुकी भणाते — अभिषे-कोऽभिषेक इति ।

<sup>(</sup>ग) कोऽपि भर्ता राज्ये भविष्यति ।

<sup>(</sup>घ) भिंदिन । शियाख्यानकं प्रियाख्यानकम् ।

<sup>(</sup>इ) किं किं प्रतीष्य मन्त्रयसे ।

<sup>(</sup>च) भर्तृदारकः किलाभिषिच्यते ।

<sup>(</sup>छ) अपि तातः कुशली।

भीड़ दाणि आं लं. पाठः.
 भीकीय व है. पाठः.
 दे कहेदि' स. इ. पाठः.
 पाठः.
 भें किसी भं लं. म. पाठः.
 भें पिकसा लं. पाठः.
 भें पिकसा लं. पाठः.
 भें पिकसा लं. पाठः.

चेटी — (क) महाराएणै एव्य अहिसिऋाअदि।

सीता — (ब) जइ एववं, दुदीअं में पिअं सुदं । विसाळ-दरं उच्छङ्गं करेहिं।

चेटी — (ग) भट्टिणि! तह। (तथा करोति)

सीता — (आमरणान्यवमुच्य ददाते)

चेटी — (ध) भट्टिणि ! पटहसदो विर्अं ।

सीता — (ह) सो एवव।

चेटी — (च) एक्कपदे ओघटिअ तुर्ह्वाओं पटहसदो संबुत्तो ।

<sup>(</sup>क) महाराजेनैबाभिविच्यते ।

<sup>(</sup>त) यधेवं, द्वितीयं मे प्रियं श्रुतम् । विशालतरमुत्सङ्गं कुरु ।

<sup>(</sup>ग) भिंदिन! तथा।

<sup>(</sup>घ) भद्दिनि ! षटहरान्द इत ।

<sup>(</sup>इ) स एव।

<sup>(</sup>च) एकपदे अवधर्ष तूप्णीकः पटहराय्दः संवृत्तः ।

<sup>•</sup> १. 'ण च अ' क. पाटः. १ 'हि। (आमरणानि प्रयच्छति) ई पटहत्त्। विश्वः । अव-दातिका-किण्युच एक' स. पाटः. ३. 'ति) ई प' ग. पाटः. ४. 'अ। चेटी — अहि-णि! किण्युच एक' ग. पाटः.

सीता — (क) कोणुखु उग्घादो अहिसेअस्स । अहव बहुबुत्तन्तौणि राअउळाणि णाम ।

चेटी — (ख) भाट्टिणि! एवं मए सुदं — भट्टिदारअं अहि-सिश्वीअ महाराओ वणं गमिस्सिदि चि ।

सीता — (ग) जइ एव्वं, णे सो अहिसेओ, मुहोदअं णाम।

(ततः मविशति रामः)

रामः - हन्त भोः!

आरब्धे पटहे स्थिते गुरुजने भद्रासने लिङ्घिते रैकन्धोचारणनम्यमानवदनप्रच्योतितोये घटे। राज्ञाह्रय विसर्जिते मयि जनो धैर्येण मे विस्मितः स्वः पुत्रः कुरुते पितुर्यदि वचः कस्तत्र भो! विस्मयः॥५॥

<sup>(</sup>क) कोनुखक्दातोऽभिषकस्य । अथवा बहुदतान्तानि राजकुळानि नाम ।

<sup>(</sup>ख) महिनि ! एवं .मया श्रुतं — भर्तृदारकमिमिषच्य महाराजो वनं गिमि-व्यतीति ।

<sup>(</sup>ग) यदोवं, न सोऽभिषेकः, मुखोदकं नाम।

 <sup>&#</sup>x27;न्तराणि'स. पाठः.
 'ण एसी अहिसेओदओ' क. स. ग. पाठः.

<sup>ै</sup> स्काधोबारणेन शिरस्तेचनसीकवीय स्काधाद्वार्थं नीवित्यर्थः । नम्यमानाद् वदनात् प्रच्यो-तित्तं शीलमस्वेति तथाभूतं तोयं यस्य तस्मिन् । अथवा स्काधोबारणेत्यस्य स्काधानां वशि-ष्ठारीनां प्रधानानामुक्तारणेन तत्कृतमन्त्रोबारणं पुरस्कृत्येस्तर्थः । क्षेथं पूर्ववत् ।

विश्रम्यतामिदानीं पुत्रेति स्वयं राज्ञा विसर्जितस्यापनीतभारो-च्छुसितमिव मे मनः । दिष्ट्या स एवारिम रामः, महाराज एव महाराजः । यावदिदानीं मैथिलीं पदयामि ।

अवदातिका — (क) भट्टिणि ! भट्टिदारओ खु आअच्छ-इ। णावणीदं वक्कळं।

रामः — मैथिलि ! किमारयते ।

सीता — (ल) हं अय्यउत्तो । जेदु अय्यउत्तो ।

रामः — मैधिलि ! आस्यताम् । (उपविश्वति)

सीता — (ग) जं अय्यउत्तो आणवेदि । (उपविश्वति)

अवदातिका — (व) भट्टिणि! सो एव्य भट्टिदारअस्स वेसो। अळिअं विअ एदं भवे।

सीता — (क) तादिसो. जणो अळिअं ण मन्तेदि । अहव बहुबुत्ताणि राजउळाणि णाम ।

<sup>(</sup>क) भद्दिनि ! भर्तृदारकः खल्यागच्छति । नापनीतं वस्कलम् ।

<sup>(</sup>स) हम् आर्यपुत्रः । जयत्वार्यपुत्रः ।

<sup>(</sup>ग) यद् आर्यपुत्र आज्ञापयति ।

<sup>(</sup>घ) भिट्टानि! स एव भर्तृदास्कस्य वेपः । अडीकामिवैतद् भवेत् ।

<sup>(</sup>ङ) तादशो जनोऽलीकं न मन्त्रयते । अथवा बहुवृत्तानि राजकुलानि नाम।

<sup>1. &#</sup>x27;मारबंसे' क. पाटः., 'मस्यसे' द. पाटः,

TORREST OF THE PARTY OF THE PAR

रामः — मैथिलि! किमिदं कथ्यते।

सीता — (क) णखु किश्वि । इअं दारिआ भणादि — अहिसेओ अहिसेओ त्ति ।

रामः — अवगच्छामि ते कौतूह्रस् । अस्यभिषेकः । श्रृयताम् । अद्यास्मि महाराजेनोपाध्यायामात्यश्रकृतिजनस-मक्षमेकप्रकारसंक्षितं कोसलराज्यं कृत्वा बाल्याभ्यस्तमङ्कर-मारोप्य मातृगोत्रं स्निग्धमीभाष्य पुत्र ! राम ! प्रतिगृह्यतां रा-ज्यम् इत्युक्तः ।

सीता — (ब) तदाणीं अय्यउत्तेण किं भणिदं।

रामः — मैथिछि! त्वं तावत् किं तर्कयास ।

सीता — (ग) तक्केमि अय्यउत्तेण अभिणअ किश्चि दिग्धं णिस्सिसिअ महाराअस्स पादमुळेसु पडिअं ति ।

रामः — सुष्ठु तर्कितम् । अल्पं तुल्यशीलानि द्वन्द्वानि स्-ज्यन्ते । तत्र हि पादयोरिस्म पतितः।

<sup>(</sup>क) नख्छ किवित्। इयं दारिका भणाति --- अभिषेकोऽभिषेक इति ।

<sup>(</sup>ख) तदानीमार्यपुत्रेण किं भाणितम् ।

<sup>(</sup>ग) तर्कयाम्यार्यपुत्रेणामणित्वा किश्चिद् दीर्घ निःश्वस्य महाराजस्य पादम्खयोः पतितामिति ।

१. 'मिभा' ग. इ. वाठ:. १. 'अ ताइस्स पादेख्र' घ. इ. घाड:.

समं वाष्पेण पतता तस्योपिर ममाप्यधः । पितुमें क्वेदितौ पादौ ममापि क्वेदितं शिरः ॥ ६ ॥

सीता --(क) तदो तदो ।

रामः — ततोऽप्रतिगृह्यमाणेष्यतुनयेषु आसन्नजरादोषैः स्वैः प्राणैरस्मि शापितः ।

सीता - (स) तदो तदो ।

रामः — ततस्तदानीं,

शत्रुप्तरुक्ष्मणगृहीतघटेऽभिषेके छत्रे स्वयं नृपतिना रुदता गृहीते। सम्भ्रान्तया किमपि मन्थरया च कर्णे राज्ञः शनैरभिहितं च न चास्मि राजा॥७॥

सीता — (ग) पिअं मे । महाराओ एव्य महाराओ , अ-य्यउचो एव्य अय्यउचो ।

रामः — मैथिलि! किमर्थ विमुक्तालङ्कारासि । सीता — (व) ण खु दाव आवण्झामि ।

<sup>(</sup>क) ततस्ततः ।

<sup>(</sup>ख) ततस्ततः।

<sup>(</sup>ग) प्रियं ने । महाराज एव महाराजः , आर्यपुत्र एवार्यपुत्रः ।

<sup>(</sup>घ) न खलु ताबदायभानि ।

रामः — न खलु । प्रस्तप्रावतारितैर्भूषणैर्भवितव्यम् । तथाहि —

> कर्णो त्वरापहृतभूषणभुग्नपाशौ संस्रंसिताभरणगौरतटौ च हस्तौ। एतानि चाभरणभारनतानि गात्रे स्थानानि नैव समतामुपयान्ति तावत्॥ ८॥

सीता — (क) पारेदि अध्यउत्तो अळिअं पि सच्चं विअ मन्तेद्वं।

रामः — तेन हि अलङ्कियताम् । अहमादर्शे धारियय्ये । (तैये इत्त्रौ निर्वर्षे) तिष्ठ ।

> आदर्शे वस्कलानीव किमेते सूर्यरश्मयः। इसितेन परिज्ञातं कीडेयं नियमरपृहा ॥ ९ ॥

अवदातिके! किमेतत् ।

अवदातिका — (ल) भट्टा! किण्णुहु सोहदि ण सोहदि त्ति कोदृहळेण आवज्झा ।

रामः — मैथिलि! किमिदमिक्त्राक्रूणां वृद्धालङ्कारस्त्वया धार्यते । अस्त्यस्माकं प्रीतिः । आनय ।

<sup>(</sup>क) पारवसार्यपुत्रोऽलीकमपि ससमिव मन्त्रयितुम्।

<sup>(</sup>ख) भर्तः! किन्नुखलु शोमते न शोभते इति कौत्ह्लेनाबद्धानि ।

<sup>1. (</sup>आदर्श गृहीत्वा निर्वेण्ये' च. पाठः. २. 'बा कुर्वन्)' क. पाठः. ३. 'खा आदर्शे बिस्रोक्य)' ग. पाठः.

. सीता — (क) माखु माखु अय्यउत्तो अमङ्गळं भणादु ।
रामः — मैथिलि! किमर्थं वारयसि ।

सीता — (ब) उज्झिदाहिसेअस्स अय्यउत्तरस अमङ्गळं विअ मे पडिहादि ।

रामः ---

मा स्वयं मन्युमुत्पाच परिहासे विशेषतः। शरीरार्धेन मे पूर्वमाबद्धा हि यदा त्वया ॥ १०॥

(नेपध्ये)

हा हा महाराजः।

सीता — (ग) अय्यउत्त! किं एदं।

रामः — (आकर्ण्य)

नारीणां पुरुषाणां च निर्मयोदो यदा ध्वनिः। सुव्यक्तैः प्रभवामीति मूले दैवेन ताडितम् ॥ ११ ॥

- (क) माखलु माखल्यार्यपुत्रे।ऽमङ्गर्छ भणतु ।
- (स) उज्जिताभिषेकस्यार्थपुत्रस्यामङ्गलमिव मे प्रतिभाति ।
- (ग) आर्थपुत्र । किमेतत् ।

५, 'त्तरं प्र' ग, च इ. पाठः.

बस्कला इति शेषः ।

तूर्णे ज्ञायतां शब्दः।

(प्रविश्य)

काञ्चुकीयः - परित्रायतां परित्रायतां कुमारः ।

रामः - आर्य! कः परित्रातब्यः।

काञ्चुकीयः --- महाराजः।

रामः — महाराज इति । आर्य! ननु वक्तव्यम् एकशरी-रसंक्षिप्ता पृथिवी रक्षितव्येति । अथ कृत उत्पन्नोऽयं दोपः ।

काञ्चुकीयः --- स्वजनात्।

रामः --- स्वजनादिति । हन्त नास्ति प्रतीकारः ।

श्रारीरेऽरिः प्रहरति हृदये स्वजनस्तथा । कस्य स्वजनशब्दो मे लञ्जामुत्पादयिप्यति ॥ १२ ॥

काञ्चुकीयः --- तत्रभवलाः कैकेय्याः।

रामः — किमम्बायाः । तेन हि उद्केण गुणेनात्र भवि-तन्यम् ।

काञ्चुकीयः --- कथमिव ।

रामः --- श्रुयतां,

यस्याः शकसमो भर्ता मया पुत्रवती च या । फले करिमन् स्पृहा तस्या येनाकार्यं करिष्यति ॥ १३॥ काञ्जुकीयः — कुमार ! अलमुपहतासु स्त्रीयुद्धिषु स्व-मार्जवमुपनिक्षेतुम् । तस्या एव खलु वचनाद् भवदभिषेको निवृत्तः ।

रामः — आर्य ! गुणाः खल्वत्र ।

काञ्चुकीयः --- कथमिव।

रामः -- श्रूयतां,

वनगमननिवृत्तिः पार्थिवस्यैव तावनमम पितृपरवत्ता बालभावः स एव ।
नवनृपतिविमशें नास्ति शङ्का प्रजानामथे च न परिभोगैर्वश्चिता भ्रातरो मे ॥ १४ ॥

काञ्चुकीयः — अथ च तयानाहृतोपसृतया भरतोऽभि-षिच्यतां राज्य इत्युक्तम् । अत्राप्यलोभः ।

रामः -- आर्य ! भवान् खल्वस्मत्पक्षपातादेव नार्थमपेक्ष-ते । कुतः,

> शुल्के विपणितं राज्यं पुत्रार्थे यदि याच्यते । तस्या लोभोऽत्र नारमाकं भातराज्यापहारिणाम् ॥१५॥

काञ्चुकीयः — अथ ।

्रामः -- अतः परं न मातुः परिवादं श्रोतुभिच्छामि । म-

१. 'थ न च प' इ. एड:. १. 'बेक्ष' ग. पाड:.

हाराजस्य वृत्तान्तस्तावदभिधीयताम् । काञ्चुकीयः — तैतस्तदानीं ,

> शोकादवचनाद् रोज्ञा हस्तेनैव विसर्जितः । किमप्यभिमतं मन्ये मोहं च नृपतिर्गतः ॥ १६॥

त्तमः — कथं मोहमुपगतः ।

(नेपध्ये)

कथं कथं मोहमुपगत इति । यदि न सहसे राज्ञो मोहं धनुः स्पृश मा दया

रामः —(आकर्ष पुरतो विलोक्य)

अक्षोम्यः क्षोभितः केन लक्ष्मणो धैर्यसागरः। येन रुष्टेन पश्यामि शताकीर्णमिवायतः॥ १७॥

(ततः प्रविद्यति धनुर्वेाणपाणिर्छक्ष्मणः)

लक्ष्मणैं: — (सक्रोधम्) कथं कथं मोह्मुपगत इति ।

यदि न सहसे राज्ञो मोहं धनुः स्पृश मा दया

स्वजननिभृतः सर्वोऽप्येत्रं मृदुः परिभूयते ।

अथ न रुचितं मुख त्वं मामहं कृतनिश्रयो

युवतिरहितं लोकं कर्तुं यतरछलिता वयम्॥ १८॥

१. 'धूयतो, शो' सं. पाठः. २. 'राजा ह' क. स. घ. स. पाठः. ३. 'धरः सक्रोधो-म' क. इ. पाठः. ४. 'पा:—क' क. इ. पाठः.

सीता — (क) अय्यउत्त! रोदिदव्ये काळे सोमित्तिणा ध-णू गहीदं । अपुत्र्यो खु से आआसो ।

रामः — सुमित्रामातः! किमिदम्।

लक्ष्मणः -- कथं कथं किमिदं नाम।

क्रमप्राप्ते हते राज्ये भुवि शोच्यासने नृपे। इदानीमपि सन्देहः किं क्षमा निर्मनस्विता॥ १९॥

रामः — सुमित्रामातः! अस्मद्राज्यभ्रंशो भवत उद्योगं जनयति। आः, अपण्डितः खेळु भवान्।

> भरतो वा भवेद् राजा वयं वा ननु तत् समम्। यदि तेऽस्ति धनुःश्ठाघा स राजा परिपाल्यताम्॥२०॥

लक्ष्मणः — न शक्नोमि रोषं धारयितुम् । भवतु भवतु । गच्छामस्तावत्। <sup>(प्रस्थितः)</sup>

#### रामः ---

त्रैलोक्यं दग्धुकामेव ललाटपुटसंस्थिता। भुकुटिर्लक्ष्मणस्यैपा <sup>‡</sup>नियतीव व्यवस्थिता॥ २१॥

<sup>(</sup>क) आर्यपुत्र ! रोदितन्ये काळे साँगित्रिणा धनुर्गृहीतम् । अपूर्वः खत्य-स्यायासः ।

<sup>. ्</sup>रै निवर्ताव विधिरिय व्यवस्थिता अशक्यप्रतिविधाना । निवतिश्चन्दस्य क्रिजन्तस्वात् 'कृदिकारादक्षिनः' इति क्षेष् ।

सुमित्रामातः! इतस्तावत्।

लक्ष्मणः - आर्थ ! अयमस्मि ।

रामः — भवतः स्थैर्यमुत्पादयता मयैवमभिहितम् । उच्य-तामिदानीम् ।

> ताते धनुर्नमिय स्वामवेक्षमाणे मुखानि मातिर शरं स्वधनं हरन्त्याम् । दोषेषु बाह्यमनुजं भरतं हनानि किं रोषणाय रुचिरं त्रिषु पातकेषु ॥ २२ ॥

लक्ष्मणः — (सबायम्) हा धिगरमान्। अविज्ञायोपालभसे i

यत्कृते महित क्वेडो राज्ये मे न मनोरथः। वर्षाणि किल वस्तन्यं चतुर्दश वने त्वया ॥ २३॥

रामः — अत्र<sup>†</sup> मोहमुपगतस्तत्रभवान्<sup>‡</sup> । हन्त निवेदित-मप्रभुत्वम् । मैथिलि !

> मङ्गरुर्थिऽनया दत्तान् वल्करुांस्तावदानय । करोम्यन्यैर्नृपैर्धर्म नैवासं नोपपादितम् ॥ २४॥

३. 'त्तं' क. पाठः.

<sup>&#</sup>x27; 'नमय' इति वा, 'नमतु' इति वा पठितुं युक्तम् । | † अत्र चतुर्दशवर्षवनवासे । † तत्रभवान् दशरथः ।

सीता --- (क) गह्नंदु अय्यउचो ।

रामः — मैथिलि ! किं व्यवसितम् ।

सीता-- (ल) णं सहधम्मआरिणी क्खु अहं।

रामः -- मयैकाकिना किल गन्तच्यम्।

सीता — (ग) अदोणुखु अणुगच्छामि ।

रामः -- वने खलु वस्तव्यम्।

सीता - (व) तं खु मे पासादो ।

रामः - श्रश्रृश्वशुरशुश्रूपापि च ते निर्वर्तियतव्या ।

सीता -- (ङ) णं उहिसिअ देवदाणं पणामो करीअदि ।

रामः -- लक्ष्मण! वार्यतामियम् ।

लक्ष्मणः — आर्य! नोत्सहे श्लावनीये काले बारियतुम-त्रभवतीम्। कृतः,

<sup>(</sup>क) गृहात्वार्यपुत्रः।

<sup>(</sup>ख) ननु सहधर्मचारिणी खल्बहम्।

<sup>(</sup>ग) अतोनुसत्वनुगच्छामि ।

<sup>(</sup>घ) तत् खलु मे प्रासादः ।

<sup>(</sup>इ) एनाम् उद्दिश्य देवतानां प्रणामः क्रियते ।

१. 'हिस्सदु' स. य. इ. पाठः.

 <sup>&#</sup>x27;कार्थे' इति वा पाठः स्यात् ।

अनुचरति शशाङ्कं राहुदोषेऽपि तारा पतित च वनवृक्षे याति भूमिं छता च । स्यजति न च करेणुः पङ्कलमं गजेन्द्रं वजतु चरतु धर्म भर्तृनाथा हि नार्यः ॥ २५ ॥

(प्रविश्य)

चेटी — (क) जेदु भट्टिणी । णेवच्छपाळिणी अय्यरेवा पर्णमिअ बिण्णवेदि — ओदादिआए सङ्गीदसाळादो आच्छि-न्दिअ वक्कळा आणीदा । इमा अवरा अण्णुहूदा वक्कळा । णि-व्यचीअदु दाव किळ पओअणं चि ।

्रामः — भद्रे ! आनय, "सन्तुष्टैषा। वयमर्थिनः।

चेटी - (स) गहादु भट्टा । (तथा ऋया निष्कान्ता)

(स) गृहातु भर्ता ।

<sup>(</sup>क) जयतु भिट्टिनी । नेपथ्यपाछिन्यार्थिरेवा प्रणम्य विज्ञः। पयति — अवदाति-कया समीतशालाया आच्छिय बल्कला आनीताः । इमेऽपरा अननुभूता बल्कलाः । निर्वर्त्यतां तावत् किछ प्रयोजनमिति ।

१. 'प्रतिहारी--' ट. पाठः. २. 'णामपुष्यं वि' इ. ब. पाठः.

सम्बद्धा प्रागेन सम्बद्धाः सात् ।

(रामो गृहीत्वा परिश्रचे)

लक्ष्मणैः — प्रसीद्त्वार्यः।

नियोंगाद् भूषणान्माल्यात् सर्वेभ्योऽर्धे प्रदाय मे । चीरमेकाकिना बद्धं चीरे खल्वसि मत्सरी ॥ २६॥

रामः - मैथिलि ! वार्यतामयम्।

सीता - (क) सेमित्ते! णिवत्तीअदु किळ।

लक्ष्मणः — आर्थे!

गुरोमें पादशुश्रूषां त्वमेका कर्तुमिच्छसि । त्वैवे दक्षिणः पादो मम सन्यो भविष्यति ॥ २७ ॥

सीता — (ल) दीअइखु अंय्यउचो (?) । सन्तप्पदि सो-मिची।

रामः — सौमित्रे ! श्रूयताम् । वल्कलानि नाम,

- (क) सामित्रे ! निवर्ततां किछ ।
- (ख) दीयतां खल्वार्थपुत्र । संतप्यते सौमित्रिः।

१. 'वा:--आर्थ! नि' स. पाठः, १. 'व द' क. व. पाठः,

 <sup>&#</sup>x27;दीअदु ख भव्यउत्त!' इति पठनीयं भाति ।

तपःसङ्गामकवचं नियमदिरदाङ्कुशः । खलीनमिन्द्रियाश्चानां गृह्यतां धर्मसाराधिः ॥ २८॥

लक्ष्मणः — अनुगृहीतोऽस्मि । (गृहीला परिधर्व)

रामः — श्रुतवृत्तान्तैः पौरैः सन्निरुद्धो राजमार्गः । उत्सा-र्यतामुत्तार्यतां तावत् ।

लक्ष्मणः — आर्य! अहमग्रतो यास्यामि । उत्सार्यतामु-त्सार्यताम् ।

रामः — मैथिलि ! अपनीयतामवगुण्टनम् । सीतौ — (क) जं अय्यउत्तो आणवेदि । (अपनयित)

रामः — भो भोः पौराः! शृष्यन्तु शृष्यन्तु भयन्तः।

स्वैरं हि पश्यन्तु कलत्रमेतद् बाष्पाकुलाक्षैर्वदनैर्भवन्तः। निर्दोषदृश्या हि भवन्ति नार्यो यज्ञे विवाहे व्यसने वने च ॥ २९॥

<sup>(</sup>क) यदार्यपुत्र आज्ञापयति ।

<sup>1. &#</sup>x27;ता — तह । (अप' घ., 'ता पावगुण्डनम्प' भ. पाडः.

(प्रविस्य)

काञ्चुकीयः — कुमार! न खलु न खलु गन्तव्यम् । एष हि महाराजः,

> श्रुत्वा ते वनगमनं वधूसहायं सौभ्रात्रव्यवसितलक्ष्मणानुयात्रम् । उत्थाय क्षितितलरेणुरूपिताङ्गः कान्तारद्विरद इवोपयाति जीर्णः ॥ ३० ॥

लक्ष्मणैः — आर्य !

चीरमात्रोत्तरीयाणां किं दृश्यं वृनवासिनाम्।

रामः ---

गतेष्वरमासु राजा नः शिरःस्थानानि पश्यतु ॥ ३१ ॥

(इति निष्कान्ताः सर्वे)

त्रयमोऽद्भः ।

 <sup>&#</sup>x27;तशीरारम्बद्दि' म, पाठः २. 'म: — भी' म, पाठः.

## अथ दितीयोऽद्यः ।

(ततः प्रविशाति काञ्चुकीवः)

काञ्चुकीयः — भो भोः प्रतिहारव्यापृताः! स्वेषु स्वेषु स्थानेष्वप्रमत्ता भवन्तु भवन्तः।

(प्रविश्य)

प्रतिहारी --- (क) अय्य! किं एदं।

काञ्चुकीयः — एष हि महाराजः सत्यवचनरक्षणपरो रा-ममरण्यं गञ्छन्तम्रेपावर्तियद्वमशक्तः पुत्रैविरहशोकाग्निना दग्ध-हृदय उन्मत्त इव बहु प्रलपन् समुद्रगृहैके शयानः,

> मेरुश्वलित युगक्षयसित्तकर्षे शोषं वजित्तव महोद्धिरप्रमेयः । सूर्यः पतित्तव च मण्डलमात्रलक्ष्यः शोकाद् भृशं शिथिलदेहमतिनरेन्द्रः॥ १॥

प्रतिहारी — (क) हं एव्वंगओ महाराओ।

काञ्चुकीयः -- भवति ! गच्छ ।

<sup>(</sup>क) आर्थ! किमतेत् ।

<sup>(</sup>क) हम् एवंगतो महाराजः।

<sup>्</sup>रिक्षिक के पांठा १. जिल्ली के ग. क. पांठा, ३. दिशी के पांठा, १. दिशी में के पांठा:

प्रतिहारी --- (क) अध्यः! तह । (निष्कान्ता)

काञ्चकीयैः — (सर्वती विकोनय) अहोतुखलु रामानिर्गमन-दिनादारभ्य श्न्यैवेयगयोध्या संलक्ष्यते । कुतः,

नागेन्द्रा यवसाभिलाषिवमुखाः सास्रेक्षणा वाजिनो हेषाश्च्यमुखाः सबृद्धवनिताबालाश्च पौरा जनाः । स्यक्ताहारकथाः सुदीनवदनाः ऋन्दन्त उच्चैर्दिशा रामो याति यया सदारसहजस्तामेव पदयन्समी ॥ २॥

यावदहमपि महाराजस्य समीपवर्ती भैविष्यामि । (पिकम्यावछोक्य) अये अयं महाराजो महादेव्या सुमित्रया च सुदुःसहमपि पुत्र-विरहससुद्धत्र शोकं निगृह्यात्मानमेव संस्थापयन्तीभ्यामन्वास्य-मानिस्तप्रति । कष्टा खख्ववस्था वर्तते । एष एष महाराजः,

पतत्युत्थाय चोत्थाय हा हेत्युचैर्लपन् मुहुः। दिशं परयति तामेव यया यातो रघूद्रहैंः॥ ३॥

(निष्कान्तः)

मिश्रविष्कम्भकः ।

<sup>(</sup>क) आर्य! तथा।

 <sup>&#</sup>x27;वः — परिव्यव्यावलो' क. ल. ग. प. पाठः. २. 'भवामि' क. पाठः. ३. 'इः ॥ बावदहमपि महाराजस्य प्रस्तन-तरीभविष्यामि । (नि' क. क. पाठः.

(ततः प्रविशति यथानिर्दिष्टो राजा देव्यी च)

#### राजा ---

हो बत्स! राम! जगतां नयनाभिराम! हा बत्स! लक्ष्मण! सलक्षणसर्वगात्र!। हा साध्व! मैथिलि! पतिस्थितिचत्रवृत्ते! हा हा गताः किल वनं बत मे तन्जाः॥ ४॥

चित्रमिदं भोः!, यद् भ्रातृस्नेहात् पितरि विमुक्तस्नेहैमपि ताव-छक्ष्मणं द्रष्टुमिन्छामि । वधु! वैदेहि!

> रामेणापि परित्यक्तो लक्ष्मणेन च गर्हितः। अयशोभाजनं लोके परित्यक्तस्त्वयाप्यहम्॥५॥

पुत्र राम! वत्स लक्ष्मण! वधु वैदेहि! प्रयच्छत मे प्रतिवचनं पुत्रकाः!। शून्यमिदं भोः!। न मे कश्चित् प्रतिवचनं प्रयच्छ-ति। कौसल्यामातः! कासि।

> सत्यसन्ध ! जितकोध ! विमत्सर ! जगित्य !। गुरुशुश्रूषणे युक्त ! प्रतिवाक्यं प्रयच्छ मे ॥ ६ ॥

हा कासौ सर्वजनहृदयनयनाभिरामो रामः, कासौ मिय गुर्व-जुवृत्तिः, कासौ शोकार्तेष्वनुकम्पा, कासौ तृणवदगाणितराज्यै-

 <sup>&#</sup>x27;हा राम! ओकप्रहणागिराम! हा लक्ष्मण! प्रानृषु श्रांदेमजूत! । इ साचि! वैदेहि:
 क्लप्रदीपे! हा कीर्तिरेशं गमनात् प्रनष्टा ॥' क. स. घ. ट. पाड. २. 'द भी: प्रा' क. ख.,
 'दं भातुकोदेन पि' ग. क. पाड:. ३. 'ई लक्ष्मणमि तायद् प्र' क. स. पाड:.

श्चर्यः । पुत्र! राम! वृद्धं पितरं मां परित्यज्य किमसम्बद्धेन धर्मेण ते कृत्यम् । हा धिक् । कष्टं भोः!

सूर्य इव गतो रामः
सूर्य दिवस इव लक्ष्मणोऽनुगतः।
सूर्यदिवसावसाने
छायेव न दृश्यते सीता॥७॥

(उर्जमक्लोक्य) भोः कृतान्तहतक !

अनपत्या वयं रामः पुत्रोऽन्यस्य महीपतेः । वने व्याघी च कैकेयी त्वया किं न कृतं त्रयम् ॥८॥

कौसल्या — (मरुदितम्) (क) अळं दाणि महाराओ अदिम-चें सन्तिष्पिअ परवसं अचाणं कादुं।णं सा ते अ कुमारा महा-राजस्स समआवसाणे पेक्खिद्व्वा भविस्सन्ति।

राजा - का त्वं भोः!।

कौसल्या — (ख) असिणिद्धपुत्तप्पसैविणी खु अहं ।

<sup>(</sup>क) अलमिदानी महाराजोऽतिमात्रं सन्तय्य परवश्चमारमानं कर्तुम् । नतु सा . तौ च कुमारी महाराजस्य समयावसाने प्रेक्षितव्या भविष्यन्ति ।

<sup>(</sup>ख) अक्षिग्धपुत्रप्रसविनी खत्वहम् ।

 <sup>&#</sup>x27;क्षो सीअव' ग. च. पाठः.
 'तं सीअस्स अतायं दादुं' क. पाठः.
 द. च. च. पाठः.
 भ. 'आइची' ग. च. पाठः.

राजा — किं किं सर्वजनहृदयनयनाभिरामस्य रामस्य ज-ननी त्वमिस कौसल्या ।

कोसल्या — (क) महाराअ! सा एव मन्दभाइणी खु अहं।

राजा — कौसल्ये! सारवती खल्यसि। त्वयाहि खलु रामो गर्भे धेतः।

अहं हिं दुःखमत्यन्तमसद्धं ज्वलनोपमम् । नैव सोढुं न संहर्तु शक्नोमि मुषितेन्द्रियः ॥ ९ ॥ (ष्रुमित्रां विकोक्य) इयमपरा का ।

कौसल्या — (स) महाराअ! वष्छळक्खण (श्यर्थोके)

राजा — (सहसोत्थाय) कासौ कासौ छक्ष्मणः । न दृश्यते । भोः ! कष्टम् ।

(देव्यी ससंभ्रममुत्थाय राजानमक्टम्बेते)

कौसल्या — (ग) महाराअ! वच्छळक्खणस्स जणणी सु-

<sup>(</sup>क) महाराज! सैव मन्दभागिनी खल्बहम् ।

<sup>(</sup>स) महाराज ! यत्सळक्ष्मण ।

<sup>(</sup>ग) महाराज ! वत्सळ्दमणस्य जननी सुमित्रेति वक्तुं मयोपकान्तम् ।

s. 'बारितः' स. प. क. पाठः. २. 'तु' ग. क. पाठः.

मित्तति वत्तुं मए उवक्कन्दं।

राजा — अयि सुमित्रे!

तवैव पुत्रः सत्पुत्रो येन नक्तन्दिनं वन । रामो रघुकुलश्रेष्ठरछाययेवानुगम्यते ॥ १० ॥

(प्रविदय)

काञ्चुकीयः — जयतु महाराजः । एष खलु तत्रभवान् सुमन्त्रः प्राप्तः ।

राजा — (सहसोत्थाय सहर्षम्) अपि रामेण ।

काञ्चुकीयः — न खलु, रथेन।

राजा -- कैथं कथं रथेन केवलेन। (इति मृर्छितः पतंति)

देव्यो -- (क) महाराज! समस्सिहि समस्सिहि। (गात्राणि परामृहातः)

काञ्चुकीयः — भोः ! कष्टम् । ईदृग्विधाः पुरुपविशेषा ईदृशीमापदं प्राप्नुवन्तीति विधिरनतिक्रमणीयः । महाराज ! समाश्वसिहि समाश्वसिहि ।

(क) महाराज! समाधासिहि समाधासिहि।

१. 'कि कि स्थेन । (इ' ग. पाट:.

 <sup>&</sup>quot;नक्कन्दिबम्" इति स्यात्।

राजा — (किश्वित् समाधस्य) बालाके! सुमन्त्र एक एव ननु प्राप्तः।

काञ्चुकीयः — महाराज ! अथिकम् । राजा — कष्टं भोः !

श्र्न्यः प्राप्तो यदि रथो भन्नो मम मनोरथः । नृनं दशरथं नेतुं कालेन प्रेपितो रथः ॥ ११ ॥

, तेन हि शीघं प्रवेदयताम्।

> काञ्चुकीयः — यदाञ्चापयति महाराजः। (निष्कान्तः) राजा —

धन्याः खल्ज बने वातास्तटाकपरिवर्तिनः। विचरन्तं वने रामं ये सपृश्चान्ति यथासुखम्॥ १२॥

(ततः प्रविश्वति सुमन्त्रः)

सुमन्त्रः — (सर्वतो विकेक्यं सशोकम्)

एते भृत्याः स्वानि कर्माणि हित्वा स्नेहाद् रामे जातवाष्पाकुलाक्षाः। चिन्तादीनाः शोकसंदग्धदेहा विकोशन्तं पौर्थिवं गईयन्ति॥ १३॥

१. 'बालाके! प्रवेशाय तम्' यः पाठः. १. 'स्वामिनं व' गः वः पाठः.

(उपेस) जयतु महाराजः।

राजा — भ्रातः! सुमन्त्र!

क मे ज्येष्ठो रामः ---

नहि नहि युक्तमभिहितं मया।

क ते ज्येष्ठो रामः प्रियस्त ! स्तः सा क दुहिता विदेहानां भर्तुर्निरतिशयभक्तिर्गुरुजने । क वा सौमित्रिमीं <sup>‡</sup>हतपितृकमासन्नमरणं किमप्याहुः किं ते सकलजनशोकार्णवकरम् ॥ १४ ॥

सुमन्त्रः — महाराज! मा मैवममङ्गळवचनानि भाषिष्ठाः। अचिरादेव तान् द्रक्ष्यति।

राजा — सत्यमयुक्तमभिहितं मया। नायं तपस्विनामुचितः प्रक्षः। तत् कथ्यताम्। अपि तपस्विनां तपो वर्धते। अप्यर-ण्यानि स्वाधीनानि विचरन्ती वैदेही न परिखिचते।

सुमित्रा — (क) सुमन्त ! बहुवक्कळाळिङ्किदसरीरा वाळा

(क) सुमन्त्र! बहुदस्कलालब्कृतशरीस बालायबालचारित्रा अर्तुः सद्दधर्मचाः

९. '(पगम्य)' क. ग. व. पाठः. २. 'म: प्रि' ग. पाठः.

<sup>🚶</sup> इतः पिता इतपिता । ततो भूयः कुरसायां कन् ।

वि अवाळचारिता भत्तुणो सहधम्मआरिणी अह्ये महाराअं च किश्चि णाळवदि।

सुमन्त्रः — सर्व एव महाराजम् ।

राजा — न न । श्रोत्ररसायनैर्मम हृदयातुरीपधैस्तेषां नाम-धेयैरेव श्रावय ।

सुमन्त्रः — यदाज्ञापयति महाराजः । आयुष्मान् रामः ।

राजा — राम इति । अयं रामः । तन्नामश्रवणौत् स्पृष्ट इव मे प्रतिभाति । ततस्ततः ।

सुमन्त्रः — आयुष्मान् लक्ष्मणः ।

राजा — अयं लक्ष्मणः । ततस्ततः ।

सुमन्त्रः — आयुष्मतौ सीता जनकराजपुत्री ।

राजा — इयं वैदेही । रामो लक्ष्मणो वैदेहीत्ययमक्रमः ।

सुमन्त्रः — अथ कः क्रमः।

रिणी भस्मान् महाराजं च किञ्चिनालपति ।

१. 'जी कि अ' ग. पाढः. २. 'जादेव स्पृ' ख. ग., 'जादेव १४' ब., 'जादेव किष्ट' क. पाठः. ३. 'आ—सक्ष्मण इति । अ' ग. पाठः. ४. 'ती ज' ग. पाठः.

राजा — रामो वैदेही लक्ष्मण इत्यभिधीयताम्।

रामलक्ष्मणयोर्मध्ये तिष्ठत्वत्रापि मैथिली । बहुदोषाण्यरण्यानि सनाथैषा भविष्यति ॥ १५॥

सुमन्त्रः -- यदाञ्चापयति महाराजः । आयुष्मान् रामः।

राजा — अयं रामः।

सुमन्त्रः — आयुष्मती जनकराजपुत्री ।

राजा — इयं वैदेही।

सुमन्त्रः — आयुप्मान् लक्ष्मणः।

राजा — अयं लक्ष्मणः । राम! वैदेहि! लक्ष्मण! परिष्य-जर्ष्यं मां पुत्रकाः!।

> सकृत् रष्टशामि वा रामं सकृत् पश्यामि वा पुनः। गतायुरमृतेनेव जीवामीति मतिर्मम ॥ १६ ॥

सुमन्त्रः — शृङ्गिवेरपुरे रथादवतीर्यायोध्याभिमुखाः स्थित्वा सर्व एव महाराजं शिरसा प्रणम्य विज्ञापयितुमारब्धाः ।

कमप्यर्थे चिरं ध्यात्वा वक्तुं प्रस्फुरिताधराः । बाष्पस्तम्भितकण्डत्वादनुक्त्वैव वनं गताः ॥ १७ ॥ राजा — कथमनुक्त्वैव वनं गताः । (इति हिगुणं मोहमुपगतः)

s. 'ব' ৰু. অ. पाठः.

सुमन्त्रः — (सतम्भनम्) बालाके! उच्यताममात्येभ्यः — अप्रतीकारायां दशायां वर्तते महाराज इति ।

काञ्चुकीयः — तथा । (निष्कान्तः) देवयो — (क) महाराअ ! समरससिहि समरससिहि । राजा — (किश्चिव समाधस्य)

अङ्गं मे स्पृश कौसल्ये! न त्वां पश्यामि चक्षुपा । रामं प्रति गता बुद्धिरद्यापि न निवर्तते ॥ १८ ॥

पुत्र! राम! यत् खलु मया सन्ततं चिन्तितं,

राज्ये त्वामभिषिच्य सन्नरपतेर्ह्णभात् कृतार्थाः प्रजाः कृत्वा त्वत्सहजान् समानविभवान् कुर्वात्मनः सन्ततम् । इत्यादिश्य च ते तपोवनामितो गन्तव्यमित्येतया कैकेय्या हि तदन्यथा कृतमहो निःशेषमेकक्षणे ॥ १९ ॥

सुमन्त्र! उच्यतां कैकेय्याः —

गतो रामः प्रियं तेऽस्तु त्यक्तोऽहमपि जीवितैः। क्षिप्रमानीयतां पुत्रः पापं सफलमस्त्विति॥ २०॥

सुमन्त्रः - यदाज्ञापयति महाराजः ।

(क) महाराज। समाश्वसिहि समाश्वसिहि।

भः सुमन्त्रः — 'महाराज! किवित् समाथसिहि समाथसिहि ।' स. पाठः.

राजा — (ऊर्ष्यमवस्त्रोक्य) अये रामकथाश्रवणसन्दग्धहृदयं मामाश्वासयितुमागताः पितरः । कोऽत्रं ।

(प्रविश्य)

काञ्चुकीयः - जयतु महाराजः।

राजा --- आपस्तावत्।

काञ्चुकीयः — यदाज्ञापयति महाराजः । (निष्कम्य प्रविश्य) जयतु महाराजः । इमा आपः ।

राजाः --- (आचम्यावजीनय)

अयममरपतेः सखा दिलीपो रघुरयमत्रभवानजः पिता मे । किमैभिगमनकारणं भविज्ञः सह वसने समयो ममापि तत्रै ॥ २९॥

राम ! वैदेहि ! रुक्ष्मण ! अहमितः पितृर्णां सकाशं गच्छामि । हे पितरः ! अयमयमागच्छामि । (मूर्छयां परामृष्टः)

(काञ्चुकीयो यवनिकास्तरणं करोति)

सर्वे — हा है। महाराजः । (क) हा हा महाराओ ।

(निष्कान्ताः सर्वे)

द्वितीयोऽद्धः।

#### (क) हा हा महाराजः ।

 <sup>&#</sup>x27;मिह ग' म. इ. पाठः.
 'त्र । हे पितरः ! अय' क. ख. पाठः.
 राम! बस्स लक्ष्मण! बधु वैदेहि! अ' स. पाठः.
 प्रतितृत्यं गतः)' इ. पाठः.
 '(स्वर्णे गतः)' इ. पाठः.
 '(स्वर्णे गतः)' इ. पाठः.

# अय वृतीयोऽद्वः ।

(ततः प्रविशति सुधाकारः)

सुधाकारः — (सम्मार्जनादीनि इत्या) (क) भोदु, दाणि कि-दं एत्थ कय्यं अय्यसम्भवअस्स<sup>†</sup> आणत्तं । जाव मुहुत्तं सुवि-स्सं । (खिपित)

### (प्रविस्य)

भटः — (चेटमुपगम्य ताडवित्ता) (स) अङ्घो दासीएपुत्त! किं दाणि कम्मं ण करेसि। (ताडयति)

सुधाकारः — (बद्बा) (ग) ताळेहि मं ताळेहि मं।

भटः — (व) ताडिदे तुवं किं करिस्सिस ।

सुधाकारः — (क) अहण्णस्स मम कत्तवीअस्स विअ बा-हुसहस्सं णिथ ।

<sup>(</sup>क) भवतु, इदानीं कृतमत्र कार्यमार्थसंभवकस्याज्ञसम् । यावनमुदूर्ते खप्स्यामि।

<sup>(</sup>ख) अङ्गो दास्याःपुत्र! किमिदानीं कर्म न करोपि।

<sup>(</sup>ग) ताइय मां ताइय माम्।

<sup>(</sup>घ) ताडिते त्वं किं करिष्यासि ।

अधन्यस्य मम कार्तवीर्यस्येव बाहुसहस्रं नास्ति ।

<sup>†</sup> स्वप्नवासनदत्ते पदावतीभटः सम्भवस्तान्ता व्यवहृतः ।

भटः — (क) बाहुसहस्सेण किं कृय्यं ।

सुधाकारः — (स) तुमं इणिस्सं ।

भटः — (ग) एहि दासीएपुत्त ! मुदे मुश्चिस्सं । (१नरावे ताडबति)

सुधाकारः — (रुदित्या) (घ) सक्कं दाणि भट्टा ! मे अवराहं जाणिदुं।

भटः — (क) णित्थ किळ अवराहो णित्थ । णं मए स-न्दिहो भिट्टदारअस्स रामस्स रञ्जविक्भहिकदसन्दावेण सग्गं गदस्स भिट्टणो दसरहस्स पिडमागेहं देहुं अज्ब कोसळळापु-राएहि सञ्जेहि अन्तेउरेहि इह आअन्तव्यं ति । एत्थ दाणि तुए किं किदं।

# सुधाकारः — (च) पेक्खदु मट्टा अवणीदकवोदसन्दा-

<sup>(</sup>क) बाहुसहस्रेण कि कार्यम्।

<sup>(</sup>स) त्वां हानिष्यामि ।

<sup>(</sup>ग) एहि दास्याःपुत्र ! मृते मोक्ष्यामि ।

<sup>(</sup>घ) शक्यमिदानी भर्तः! मेऽपराधं ज्ञातुम्।

<sup>(</sup>ङ) नास्ति किळापराधो नास्ति । ननु मया सन्दिष्टो भर्तृदारकस्य रामस्य राज्यविष्ठष्टकतसन्तापेन स्वर्ग गतस्य भर्तुर्दश्चरथस्य प्रतिमागेहं द्रष्टुपद्य कीसल्यापुरोगैः सर्वेपन्तः पुरिशिगन्तन्यमिति । अत्रेदानीं स्वया किं कृतम् ।

<sup>(</sup>च) परयतु भर्ता अपनीतकपोतसन्दानकं तायद् गर्भगृहम् । सौधवर्णकदत्त-

 <sup>&#</sup>x27;मं एत्थ दाणि म' ग., 'एत्य दाणि म' क. श्व. पाठः.

णअं दाव गब्भिगहं । सोहैवण्णअदत्तचन्द्णपञ्चाङ्गुळा भित्ती-ओ । ओसत्तमळ्ळदामसोहीणि दुवाराणि । पङ्ण्णा वाळुआ । एस्थ दाणि मए किं ण किदं ।

भटः — (क) जइ एवं, विस्सत्थो गच्छ । जाव अहं वि सब्वं किदं त्ति अमचस्स णिवेदेमि।

(निष्कान्ती)

(प्रवेशकः)

(ततः प्रविशति भरते। रथेन सूर्तेक)

भरतः — (साबेगम्) सूत् ! चिरं मातुल(कुल)परिचयादवि-ज्ञातवृत्तान्तोऽस्मि । श्रुतं मया दृढमकष्यशरीरो महाराज इति । तदुच्यतां ,

पितुर्मे को व्याधिः

सूतः —

हृदयपरितापः खलु महान्

भरतः----

किमाहुस्तं वैद्याः

सूतः —

न खलु भिपजस्तत्र निपुणाः।

चन्दनपञ्चाङ्गुङा भित्तयः । अवसक्तमाल्यदामशोगीनि द्वाराणि । प्रकार्णा यालु-काः । अत्रेदानीं मया किं न कृतम् ।

(क) यदेवं, विश्वस्तो गच्छ । यावद्रहमपि सर्व कृतमित्यगात्याय निवेदयामि ।

१. 'भवविंगमु द' क. पाठः. १. 'तिन च )' क. स. पाठः. ३, 'रो राजैवि' ख. पाठः. ४. 'ता---भाषुप्यन् : हृ' ग. ४. पाठः.

भरतः --

किमाहारं भुङ्के रायनमपि

सूतः ---

भूमो निरशनः

भरतः ---

किमाशी स्याद

सृतः ---

देवं

भरतः ---

स्फरित हृदयं वाहय रथंम् ॥१॥

सूतः — यदाज्ञापयत्यायुष्मान् । (रैथं वाहयति)

भरतः — (रभनेगं निरूप्प) अहोतुखळु रथवेगः । एते ते,

> हुमा धावन्तीव दुत्तरथगतिक्षीणविषया नदीवोहृत्ताम्बुर्निपतिति मही नेमिविवरे । अरब्यक्तिर्नेष्टा स्थितमिव जवाचकवलयं रजश्राश्चोहृतं पतिति पुरतो नानुपतिति ॥ २ ॥

सृतः — आयुष्मर्ने ! सोपस्नेहतया वृक्षाणामभितः खल्वयो-ध्यया भवितन्यम् ।

 <sup>&#</sup>x27;शास्यं दे' ख. पाटः.
 'चोदयित)' ग. इ. पाठः.
 'नृ! अन्य द्वोपक्टेंन वृ' ख. ग. पाठः.

भरतः — अहोतुखलु स्वजनदर्शनोत्सुकस्य स्वरता मे मन-सः । सम्प्रति हि,

> पतितिमव शिरः पितुः पादयोः रिनह्यतेवासि राज्ञा समुत्थापितः त्वारितमुपगता इव भ्रातरः क्षेदयन्तीव मा-मश्रुभिर्मातरः । सहश इति महानिति व्यायतश्रोति भृत्यैरिवाहं स्तुतः सेवया परिह्रितिमिवात्मनस्तत्र पश्यामि वेपं च भाषां च सौमित्रिणा ॥ ३॥

सृतः — (अल्मावन्) भोः ! कष्टम् , यदयमविज्ञाय महाराज-विनाशमुदंकं निष्फलामाशां परिवहन्नयोध्यां प्रवेश्यति कुमारः । जानिहरुष्यसाभिनं निवेचते । कुतः ,

> पितुः प्राणपरित्यागं मातुरैश्वर्यलुव्यताम् । ज्येष्ठश्चातुः प्रवासं च त्रीन् दोपान् कोऽभिधास्यति ॥४॥

> > (प्रविस्य)

भटः - जयतु कुमारः ।

भरतः — भद्र! किं शत्रुघो मामभिगतः ।

भटः — अभि(ग)तः खलु वर्तते कुमारः । उपाध्यायास्तु भवन्तमाहुः । भरतः - किमिति किमिति ।

भटः — एकनाडिकावशेषः कृत्तिकाविषयः। तस्मात् प्रति-पन्नायामेव रोहिण्यामयोध्यां प्रवेक्यति कुमारः।

भरतः — बाढमेवम् । न मया गुरुवचनमतिकान्तपूर्वम् । गच्छ त्वम् ।

भटः — यदाज्ञापयति कुमारः। (निष्कान्तः)

भरतः — अथ किस्मन् प्रदेशे विश्वमिष्ये । भवतु, दृष्टम् । एतस्मिन् वृक्षान्तराविष्कृते देवकुले मुहूर्त विश्व-मिष्ये । तदुभयं भविष्यति देवतपूजा विश्वमश्च । अथच उपापविश्य प्रवेष्टन्यानि नगराणीति सत्समुदाचारः । तस्मात् स्थाप्यतां रथः ।

सूतः — यदाज्ञापयत्यायुष्मान् । (रथं स्थापयति)

भरतः --- (रथादवर्तार्य) सृत ! एकान्ते विश्रामयाश्वान् ।

सूतः — यदाज्ञापयत्यायुष्मान् । (निष्कान्तः)

भरतः — (किञ्चद् गत्मावद्योक्य) साधुमुक्तपुष्पलाजाविष्कृता वलयः, दत्तचन्दनपञ्चाङ्गुला भित्तयः, अवसक्तमाल्यदामशो-भीनि द्वाराणि, प्रकीर्णा वालुकाः। किञ्चखलु पार्वणोऽयं विशेषः,

१. 'प्रविश्याव' स. घ., 'विलो' क., 'चपगम्य)' इ. पाटः.

अथवा आह्निकमास्तिक्यम्। कस्यनुखलु दैवतस्य स्थानं भ-विष्यति । नेह किञ्चित् प्रहरणं ध्वजो वा बहिश्चिद्धं दृश्यते । भवतु, प्रविश्य ज्ञास्ये । (शिवस्यावलोक्य) अहो क्रियामाधुर्य पाषा-णानाम् । अहो भावगतिराकृतीनाम् । दैवतोहिष्टानामपि मा-नुषविश्वासतासां प्रतिमानाम् । किन्नुखलु चतुर्दैवतोऽयं स्तो-मः।अथवा यानि तानि भवन्तु । अस्ति तावन्मे मनसि प्रहेषः।

> कामं दैवतिमत्येव युक्तं नमयितुं दिरः । वार्षेलस्तु प्रणामः स्यादमन्त्राचितदैवतः ॥ ५॥ (भावस्य)

देवकुलिकः — भोः ! नैसकावसाने प्राणिधर्ममनुतिष्ठति मयि कोनुखल्वयमासां प्रतिमानामन्पान्तराकृतिरिव प्रतिमा-गृहं प्रविष्टः । भवतु, प्रविश्य ज्ञास्ये । (प्रविशति)

भरतः --- नमोऽस्तु ।

देवकुलिकः — नखलु नखलु प्रणामः कार्यः।

भरतः — मा तावद् भोः!

<sup>\*</sup>वक्तव्यं किञ्चिद्रमासु विशिष्टः प्रतिपाल्यते । किङ्कृतः प्रतिषेधोऽयं नियमप्रभविष्णुता ॥ ६॥

 <sup>&#</sup>x27;कानि' य. पाठः.
 सादः । क. य. इ. पाठः.

वक्तस्यं, प्रतिपाल्यते, नियमप्रभविष्युता इत्यतेषु प्रश्नकाकुर्याच्या ।

देवकुळिकः — न खल्वेतैः कारणैः प्रतिषेधयामि भव-न्तम् । किन्तु देवतशङ्कया ब्राह्मणजनस्य प्रणामं परिहरामि । क्षत्रिया ह्यत्रभवन्तः ।

भरतः — एवम् । क्षज्ञिया ह्यत्रभवन्तः । अथ के नामात्र-भवन्तः ।

देवकुलिकः — इक्ष्वाकवः।

भरतः — (सहर्षम्) इक्ष्याकच इति । एते तेऽयोध्या-भर्तारः ।

एते ते दैवतानामसुरपुरवधे गच्छन्सभिसरी-मेते ते शकलोके सपुरजनपदा यान्ति स्वसुकृतैः। एते ते प्राप्नुवन्तः स्वभुजबलजितां कृत्स्नां वसुमती-मेते ते मृत्युना ये चिरमनविसतारछन्दं मृगयता॥ ७॥

भोः! यदृष्ठया खलु मया महत् फलमासादितम् । अभिधीयतां कस्तावदत्रभवान् ।

देवकुलिकः — अयं खलु तावत् सन्निहितसंवरितस्य वि-श्वजितो यज्ञस्य प्रवर्तयितौ प्रज्वलितधर्मप्रदीपो दिलीपः।

भरतः — नमोऽस्तु धर्मपरायणाय । अभिधीयतां कस्ता-वदत्रभवान् ।

९. 'q' स, पाट:. २, 'ता बोक्स प्र' इ. पाट:.

देवकुिकः — अयं खलु तावत् संवेशनोत्थापनयोरनेक-ब्राह्मणजनसहस्रप्रयुक्तपुण्याहशन्दरवो रघुः ।

भरतः — अहो वलयान् मृत्युरेतामपि रक्षामातिकान्तः । नमोऽस्तु ब्राह्मणजनावेदितराज्यफलाय । अभिधीयतां कस्ता-वदत्रभवान् ।

देवकुलिकः — अयं खलु तावत् वियावियोगनिवेद-परिलक्तराज्यभारो नित्यावभृथस्नानप्रशान्तरजा अजः।

भरतः — नमोऽस्तु श्टाघनीयपश्चात्तापाय। (दशरथस्य प्रति-गामवलेकयन् पर्याकुलो भूत्वा) भोः! बहुमानव्याक्षिप्तेन मनसा सुव्य-क्तं नावधारितम्। अभिधीयतां कस्तावदत्रभवान्।

देवकुलिकः - अयं दिलीपः।

भरतः — पितृपितामहो महाराजस्य । ततस्ततः ।

देवकुलिकः — अत्रभवान् रघुः।

भरतः — पितामहो महाराजस्य । तर्तरततः।

देवकुलिकः --- अत्रभवानजः ।

भरतः — पिता तातस्य । किमिति किमिति ।

देवकुळिकः — अयं दिलीपः, अयं खुः, अयमजः।

१. निर्माश ग. इ. पाठा, १. 'त' स. गाठा, १. 'ता' स. म. पाठा,

- AMERICAN

भरतः — भवन्तं किञ्चित् पृष्छामि । धरमाणानामपि प्र-तिमाः स्थाप्यन्ते ।

देवकुलिकः — न खहु, अतिकान्तानामेव ।

भरतः - तेन ह्यापृष्छे भवन्तम्।

देवकुलिकः — तिष्ठ ।

येन प्राणाश्च राज्यं च स्त्रीशुस्कार्थे विसर्जिताः। इमां दशरथस्य त्वं प्रतिमां किं न पृच्छसे ॥ ८॥

भरतः — हा तात! (माईंतः पति। पुनः मलौगत्य)

हृदय! भव सकामं यत्कृते राङ्क्षसे त्वं शृणु पितृनिधनं ते गच्छ धैर्यं च तावत् । स्पृशति तु यदि नीचो मामयं शुल्कशब्द-स्त्वथच(१) भवति सत्यं यत्र देहो विशोध्यैः॥९॥ आर्य!।

देवकुछिकः — आर्येति , इक्त्राकुकुलालापः खल्वयम् । कचित् कैकेयीपुत्रो भरतो भवान् ननु ।

भरतः — अथिकम् अथिकम् । दशरथपुत्रो भरतोऽरिम, न कैकेय्याः ।

 <sup>&#</sup>x27;ना स्थाप्यते ।' त. १४इ:. २. 'श्विनङ्गय)' इ. घ. पाड:. ३. 'ध्यः ॥ देव-कुलिकः — संमाथसिष्टि समाधिरिष्ठि । भरतः — (समाथस्य) आ ' क. पाटः.

पृत्रदर्साखेव वा पाठो भवेत् ।

देवकुलिकः — तेन ह्यापृच्छे भवन्तम् ।

भरतः - तिष्ठ । शेषमभिधीयताम् ।

देवकुळिकः — का गतिः। श्रूयताम्, उपरतस्तत्रभवान् दशरथः। सीतालक्ष्मणसहायस्य रामस्य वनगमनप्रयोजनं न जाने।

भरतः — कथं कथम् आर्योऽपि वनं गतः । (दितुणं मोह-वुपगतः)

देवकुलिकः — कुमार! समाश्वसिहि समाश्वसिहि । भरतः — (समाश्वस्य)

अयोध्यामटवीभूतां पित्रा भ्रात्रा च वर्जिताम् । पिपासातोंऽनुधावामि क्षीणतायां नदीमित्र ॥ १० ॥

आर्य ! विस्तरश्रवणं मे मनसः स्थैर्यमुत्पादयति । तत् सर्वमन-वशेषमभिधीयताम् ।

देवकुळिकः — श्रूयतां, तत्रभवता राज्ञाभिषिच्यमाने तत्र-भवति रामे भवतो जनन्याभिहितं किल ।

भरतः -- तिष्ठ ।

तं समृत्वा शुल्कदोषं भवतु मम सुता राजेत्यभिहितं तद्दैर्येणाश्वसत्या वज सुत! वनमित्यार्योऽप्यभिहितः। तं दृष्ट्वा बद्धचीरं निधनमसदृशं राजा ननु गतः पालन्ते धिक् प्रलापा ननु मयि सदृशाः शेषाः प्रकृतिभिः॥११॥ (भोहमुपगतः)

(नेपध्ये)

क) उस्सरह अय्या ! उस्सरहं ।

देवकुलिकः — (विडोक्य) अये,

काले खट्यागता देव्यः पुत्रे मोहमुपागते । हस्तस्पर्शो हि मातॄणामजलः सजलाङ्गलिः॥ १२॥

(ततः पविश्वन्ति देव्यः सुमन्त्रक्ष)

सुमन्त्रः — इत इतो भवत्यः।

इदं गृहं तत् प्रतिमानृपस्य नः समुच्छ्रयो यस्य स हर्म्यदुर्लभः । अयन्त्रितैरप्रतिहारिकागतै-विना प्रणामं पथिकैरुपास्यते ॥ १३॥

<sup>(</sup>क) उत्सरतार्याः! उत्सरत।

 <sup>&#</sup>x27;(इति सन्तापात् पतिति)' प. पाठः. २. 'ह अञ्याः' घ. पाठः. ३. 'ति समन्त्रो देभ्यथः' घ. पाठः.

<sup>&#</sup>x27;अजलस्य जलाजितः' इति चतुर्थः पादः पटनीयो भाति ।

(प्रविदेयावळोक्य) भवत्यः! नखलु नखलु प्रवेष्टव्यम् ।

अयं हि पतितः कोऽपि वयस्रथ इव पार्धिवः।

देवकुलिकः—

परशङ्कामलं कर्तुं गृह्यतां भरतो ह्ययम्॥ १४॥

(निष्त्रान्तैः)

देव्यः — (सहसोपगम्य) (क) हा जादै! भरद!।

भरतः — (किश्चित् समाधस्य) आर्य!।

सुमन्त्रः — जयतु महा (इत्यषांके सिवपादम्) अहो स्वरसाद-

इयम् । मन्ये प्रतिमास्थो महाराजो व्याहरतीति ।

भरतेंः --- अथ मातृणामिदानीं कावस्था ।

देव्यः — (ल) जाद! एसा णो अवस्थाँ। (अवगुण्ठनमप-

<sup>(</sup>क) हा जात! भरत!।

<sup>(</sup>ख) जात! एपा नोऽयस्था।

१. 'इंब तं हर्या) थ. पाटः. २. 'नतो देवक्रिकः) सर्वाः — हा' क. पाटः. ३. 'द्! ।' क. ग. इ. पाटः. ४. तः — 'माधरः! इदा' इ. स. पाटः. ५. 'सर्वाः — (अवगुष्टनमप-नीय) जा' क. घ. पाटः. ६. 'स्था। (इति ददन्ति)' इ. पाटः.

सुमन्त्रः — भवत्यः! निगृह्यतामुत्कण्ठा ।

भरतः — (सुमन्त्रं विलोक्य) सर्वसमुदाचारसन्निकर्षस्तु मां सचयति । कचित् तात ! सुमन्त्रो भवान् ननु ।

सुमन्त्रः — कुमार! अथकिम् । सुमन्त्रोऽस्मि ।

अन्वास्यमानश्चिरजीवदोषैः कृतन्नभावेन विढेम्बमानः । अहं हि तस्मिन् नृपतौ विपन्ने जीवामि शून्यस्य रथस्य सृतः॥ १५॥

भरतः — हा तात! (अथाय) तात! अभिवादनक्रममुपदे-ष्टुमिच्छामि मातृणाम्।

सुमन्त्रः — बाढम् । इयं तत्रभवतो रामस्य जननी देवी कौसल्या ।

भरतः - अम्ब ! अनपराद्धोऽहमभिवादये ।

कौसल्या — (क) जाद ! णिस्सन्दावो होहि ।

भरतः — (भारमगतम्) आकुष्ट इवारम्यनेन । (प्रकाशम्) अनुगृहीतोऽरिम । ततस्ततः ।

<sup>(</sup>क) जात ! निःसन्तापो भव ।

<sup>1 &</sup>quot;B" w. W. T. 1751.

सुमन्त्रः — इयं तत्रभवतो रुक्ष्मणस्य जननी देवी सुमित्रा।

भरतः — अम्ब ! लक्ष्मणेन अअतिसन्धितोऽहमभिवादये।

सुमित्रा — (क) जाद! जसोभाई होहि।

भरतेः — अम्व ! इदं प्रयतिरैये । अनुगृहीतोऽस्मि ततस्ततः ।

सुमन्त्रः - इयं ते जननी ।

भरतैः — (सरोपम् अधाय) आः पापे !

मम मातुश्च मातुश्च मध्यस्था त्वं न शोभसे । गङ्गायमुनयोर्मध्ये कुनदीव प्रवेशिता ॥ १६ ॥

कैकेयी — (ल) जाद! किं मणु किदं।

भरतः — किं कृतमिति बदसि ।

वयमयशसा चीरेणायों नृषो गृहमृत्युना प्रततरुदितैः कृत्स्नायोध्या मुगैः सह लक्ष्मणः।

<sup>(</sup>क) जात! यशोभागी भव।

<sup>(</sup>स) जात! किं मया कृतम् ।

 <sup>&#</sup>x27;तः—(आतमगतम्) इ' इ. पाठः. २. 'ध्ये । (प्रकाशम्) अ' इ. पाठः. ३. 'तः— आः' इ. ग. घ. पाठः.

<sup>\$ &#</sup>x27;अतिसंदित' दृति वा पाटः स्यान् ।

दयिततनयाः शोकेनाम्बाः स्तुषाध्वपरिश्रमै-

र्धिगिति वचसा चोप्रेणात्मा त्वया ननु योजिताः॥ १७॥

कौसल्या — (क) जाद! सब्बसमुदाआरमज्झत्थो किं ण वन्दिस मादरं।

भरतः — मातरमिति । अम्ब ! त्वमेव मे माता । अम्ब ! अभिवादये ।

कौसल्या — (स) णहि णहि । इअं दे जणणी ।

भरतः — आसीत् पुरा । न त्विदानीम् । पश्यतु भवती,

सक्तवा सेहं शीलसङ्कान्तदोषैः

पुत्रास्तावन्नन्वपुत्राः कियन्ते ।

लोके पूर्व स्थापयाम्येष धर्म

भर्तृद्रोहादस्तु माताप्यमाता ॥ १८ ॥

कैकेयी — (ग) जाद! महाराअस्स सच्चवअणं रक्खन्तीए मए तह उत्तं।

भरतः - किमिति किमिति।

<sup>(</sup>क) जात सर्वसमुदाचारमध्यस्यः किं न वन्दसे मातरम् ।

<sup>(</sup>स) नहि नहि । इयं ते जननी ।

<sup>(</sup>ग) जात! महाराजस्य सत्यवचनं रक्षनत्या मया तथोक्तम्।

कैकेयी --- (क) पुत्तओ मे राआ होदु ति।

भरतः - अथ स इदानीमार्योऽपि भवत्याः कः ।

पितुमें नौरसः पुत्रो न क्रमेणाभिषिच्यते । दियता भ्रातरो न स्युः प्रकृतीनां न रोचते\*॥ १९॥

कैकेयी --- (व) जाद! सुक्कळुदा णणु पुश्छिदव्या।

भरतः —

वल्कलैर्हतराजश्रीः पदातिः सह भार्यया। वनवासं त्वयाज्ञप्तः शुल्केऽप्येतदुदाहृतम् ॥ २० ॥

कैकेयी — (ग) जाद! देसकाळे णिवेदेमि ।

भरतः ---

अयशासि यदि लोभः कीर्तियत्वा किमस्मान् किमु नृपफलतर्षः किं नरेन्द्रो न दद्यात्। अथ तु नृपतिमातेत्येष शब्दस्तवेष्टो बद्दु भवति! सत्यं किं तवार्यो न पुत्रः॥ २१॥

कष्टं कृतं भवत्या,

<sup>(</sup>क) पुत्रको मे राजा भवत्विति।

<sup>(</sup>स) जात! गुल्कलुच्या ननु प्रष्टव्याः।

<sup>(</sup>ग) जात । देशकाछे निवेदयामि ।

अत्र चतुर्थ् नाक्येयु प्रश्नकाकुर्वोद्धव्या ।

त्यया राज्येषिण्या नृपतिरैसुभिर्नैव गणितः
सुतं ज्येष्ठं च त्वं ब्रज वनिमिति प्रेषितवती ।
न शीर्णं यद् दृष्ट्या जनकतनयां वल्कलवतीमहो धात्रा सृष्टं भवति! हृद्यं वज्रकठिनम् ॥ २२॥

सुमन्त्रः — कुमार! एतौ विसष्ठवामदेवौ सह प्रकृतिभिर-भिषेकं पुरस्कृत्य भवन्तं प्रत्युद्रतौ विज्ञापयतः।

> गोपहीना यथा गावो विलयं यान्तपालिताः। ... एवं नृपतिहीना हि विलयं यान्ति वै प्रजाः ॥ २३ ॥

भरतः — अनुगच्छन्तु मां प्रकृतयः ।

सुमन्त्रः -- अभिषेकं विस्तृत्व क भवान् यास्यति ।

भरतः — अभिषेकमिति । इहात्रभवत्यै प्रदीयताम् ।

सुमन्त्रः --- कः भवान् यास्यति ।

भरतः--

तत्र यास्यामि यत्रासौ वर्तते रुक्ष्मणप्रियः । नायोध्या तं विनायोध्या सायोध्या यत्र राघवः॥ २४॥

(निष्कान्ताः सर्वे)

तृतीयोऽद्भः ।

<sup>1. &#</sup>x27;सुर्भि' सं, पाठः,

## अथ चतुर्थोऽद्गः ।

(ततः पविशतक्षेट्यो)

विजया — (क) हळा णिनदणिए! भणेहि भणेहि। अ-ज्ज कोसळ्ळापुरोगेहि सञ्त्रेहि अन्तेत्रुरेहि पिडमागेहं द्दुं ग-देहि तिहं किळ भट्टिदारओ भरदो दिहो। अहं च मन्दभाआ दुवारे दिदा।

नन्दिनिका — (ल) हळा ! दिहो अझेहि कोदूहळेण भ-द्विदारओ भरदो ।

विजया — (ग) भट्टिणी कुमारेण किं भणिदा।

नन्दिनिका — (प) किं भणिदं । ओळोइदुं वि णेच्छिदि कुमारो ।

<sup>(</sup>क) हला नन्दिनिके! भण भण । अग्र कौसल्यापुरोगैः सर्वरन्तःपुरैः प्रति-मागेहं द्रष्टुं गतैस्तत्र किल मर्तृदारको भरतो हष्टः । अर्ह च मन्द्रभागा द्वारे स्थिता ।

<sup>(</sup>स) हवा! दष्टोऽस्माभिः क्रीत्रुलेन भर्तृदारको भरतः।

<sup>(</sup>ग) भट्टिनी कुमारेण किं भणिता।

<sup>(</sup>ष) कि भणितम् । अवलोकितुमपि नेच्छित कुनारः।

विजया — (क) अहो अचाहिदं। रज्जळुद्धाए भट्टिदार-अस्त रामस्स रज्जविष्भटं करन्तीए अत्तणो वेहव्वं आ-दिटं। छोओ वि विणासं गमिओ। णिग्विणा हु भट्टिणी। पापअं किदं।

निर्देशिका — (ब) हळा! सुणाहि, पइदीहि आणीदं अ-निरेशें विसज्जिअ रामतवीवणं गदी कुमारी।

िजया — (सिवपादन्) (ग) हं एवं गदो कुमारो । णन्दि-णिए! एहि, अहो भट्टिणि पेक्खामो ।

(निष्कान्ते)

मवेशकः ।

(ततः प्रविद्यति भरतो स्थेन सुमन्त्रः स्तक्ष)

भरतः —

स्वर्गं गते नरपतौ सुऋतानुयात्रे पौराश्रुपातसिटहैरनुगम्यमानः।

<sup>(</sup>क) अहें। अन्यहितम् । राज्यख्या मर्तृदारकस्य रामस्य राज्यविश्वष्टं कुर्व-त्यागनो वैभव्यमादिष्टम् । छोकोऽपि विनाशं गमितः । निर्शृणा खल्ल भटिनी । पापकं कृतम् ।

<sup>(</sup>स) हला ! शृणु , प्रकृतिभिरानीतमनिषेकं विसृज्य रामतपीवनं गतः कुमारः ।

<sup>(</sup>ग) हम् एवं गतः कुमारः । नन्दिनिके ! एकावां महिनी परयायः ।

१. 'याप्रैः' ख. पाठः.

द्रष्टुं प्रयाम्यकृपणेषु तपोवनेषु रामाभिधानमगरं जगतः शशाङ्कम् ॥ १॥

सुमन्त्रः — एष एष आयुष्मान् भरतः,

दैसेन्द्रमानमथनस्य नृपस्य पुत्रो यज्ञोषयुक्तविभवस्य नृपस्य पौत्रः । भ्राता पितुः त्रियकरस्य जगत्त्रियस्य रामस्य रामसददोन पथा त्रवाति ॥ २ ॥

भरतः --- भोरतात !।

सुमन्त्रः — कुमार! अयमरिम।

भरतः — क तत्रभवान् ममार्थो रामः । क्वासो महाराजस्य प्रतिनिधिः । क सन्निद्दीनं सारवताम् । क्वासो प्रत्यादेशो राज्य- छुन्धायाः कैकेय्याः । क तत् पात्रं यशसः । क्वासो नस्पतेः पुत्रः । क्वासो सत्यमनुवतः ।

मम मातुः त्रियं कर्तुं येन लक्ष्मीविसर्जिता। तमहं द्रष्टुमिच्छामि दैवतं परमं मम ॥ ३ ॥

सुमन्त्रः — कुमार ! एतरिमञाश्रमपदे ।

अत्र रामश्र सीता च लक्ष्मणश्च महायशाः। सस्यं शीलं च भक्तिश्च येषु विश्रहवत् रिय(तौ?तम्)॥ १॥

<sup>1. &#</sup>x27;ताः' स. ग. थ. पाठः.

भरतः - तेन हि स्थाप्यतां रथः।

सूतः — यदाज्ञापयत्यायुष्मान् । (तथा करोति)

भरतः — (रधादवर्तार्य) सूत ! एकान्ते विश्रामयाश्वान् ।

सूतः - यदाज्ञावयत्यायुष्मान् । (निष्कान्तः)

भरतः - भोस्तात! निवेचतां निवेचताम् ।

सुमन्त्रः - कुमार! किमिति निवेद्यते।

भरतः — राज्यलुन्धायाः कैकेय्याः पुत्रो भरतः प्राप्त इति ।

सुमन्त्रः — कुमार! अलं गुरुजनापवादमभिघातुम् ।

भरतः — सुष्ठु, न न्याय्यं परदोषमभिधातुम् । तेन हि उच्यतामिक्ष्याकुकुलन्यङ्गभूतो भरतो दर्शनमभिलपतीति ।

सुमन्त्रः — कुमार! नाहमेवं वक्तुं समर्थः। अथ पुनर्भ-रतः प्राप्त इति वृयाम्।

भरतः — न न । नाम केवलमिधीयमानमकृतप्रायिक-चिमय में प्रतिभाति । किं ब्रह्मघानामिष परेण निवेदनं कियते । तस्मात निष्ठतु तातः। अहमेव निवेदियष्ये। भो भो! निवेद्यतां

१, 'मां प्र' प. पाठः. १, 'ति । न पुनर्जका' ल. पाठः.

निवेयतां तत्रभवते पितृवचनकराय राघवाय,

निर्घृणश्च कृतमश्च प्राकृतः प्रियसाहसः । भक्तिमानागतः कश्चित् कथं तिष्ठतु यात्विति ॥ ५ ॥

(ततः प्रविद्यति रामः सीतालक्ष्मणः भ्राप्)

रामः — (आकर्ष सहर्षम् ) सौनित्रे ! किं शृगोपि । अपि विदे-हराजपुत्रि ! त्वमपि शृगोपि ।

> करयासा सहसतरः स्वरः वितुर्भे गाम्भीर्यात् परिभवतीत्र मेघनादम् । यः कुर्वन् मम हृदयस्य बन्धुशङ्कां सस्नेहेश्रुतिपथिमष्टतः प्रविष्टः ॥ ६॥

लक्ष्मणः — आर्य ! ममापि खल्वेष स्वरसंयोगो वन्धुज-नबहुमानमावहति । एष हि,

घनः स्पष्टो धीरः समद्वृषभारिनम्धमधुरः

कलः कण्ठे वक्षस्यनुपहतसञ्चाररभसः।

यथास्थानं ग्राप्य स्फुटकरणनानाक्षरतया चतुर्णी वर्णानामभयमिव दातुं व्यवसितः ॥ ७ ॥

रामः — सर्वथा नायमबान्धवस्य स्वरसंयोगः । क्वेदयतीव मे हृदयम् । वत्स! लक्ष्मण! दृश्यतां तावत् ।

लक्ष्मणः — यदाज्ञापयत्यार्यः । (परिकामिति)

<sup>1. &#</sup>x27;ই থু' **খ. খা**ৱ:.

भरतः — अये कथं न कश्चित् प्रतिवचनं प्रयच्छति। किञ्जुखलु विज्ञातोऽिरम कैकेय्याः पुत्रो भरतः प्राप्त इति।

लक्ष्मणः — (विकोक्य) अये अयमार्यो रामः। न न। रूप-साह्यम्।

> मुखमनुषमं त्यायीस्याभं शशाङ्कमनोहरं मम पितृसमं पीनं वक्षः सुरारिशरक्षतम् । स्युतिपरिवृतस्तेजोराशिर्जगित्रयदर्शनो नरपितरयं देवेन्द्रो वा स्वयं मधुसूदनः ॥ ८ ॥

(सुमन्त्रं दृष्ट्ः) अये तातः ।

सुमन्त्रः — अये कुमारो लक्ष्मणः।

भरतः - एवं गुरुरयम् । आर्यः! अभिवाद्ये ।

लक्ष्मणः — एक्वेहि । आयुष्मान् भव । (प्रमन्त्रं गीहर) तात !

कोऽत्रभवान्।

सुमन्त्रः - कुमार !

रघोश्चतुर्थोऽयमजात् तृतीयः

पितुः प्रकाशस्य तव द्वितीयः।

यस्यानुजरत्वं स्वकुलस्य केतो-

स्तरयानुजोऽयं भरतः कुमारः ॥ ९ ॥

<sup>1. &#</sup>x27;बीपु' बा. पाठः.

लक्ष्मणः — एद्धेहीक्ष्वाकुकुमारे ! वत्स ! स्वस्तायुष्मान् भव ।

असुरसमरदक्षेर्वज्रसंघृष्टचापै-रनुपमबलवीर्यैः स्यैः कुलैस्तुल्यवीर्यः । रष्टुरिय स नरेन्द्रो यज्ञविश्रान्तकोशो भव जगति गुणानां भाजनं भ्राजितानाम् ॥ १०॥

भरतः --- अनुगृहीतोऽरिम ।

लक्ष्मणः — कुमार ! इह तिष्ठ । त्वदागमनमार्याय निवे-दयामि ।

भरतः — आर्थ ! अचिरामिदानीमभिवादयितुमिच्छामि । शीघ्रं निवेद्यताम् ।

लक्ष्मणः — बाढम् । (उपेव) जयत्वार्थः । आर्य ! अयं ते दियतो. भ्राता भरतो भ्रातृवत्तलः । संक्रान्तं यत्र ते रूपमादर्श इव तिष्ठति ॥ ११ ॥

रामः — वत्तः! लक्ष्मण! किमेवं भरतः प्राप्तः।

लक्ष्मणः - आर्य ! अथिकम् ।

रामः — मैथिलि ! भरतावलोकनार्थे विशालीकियतां ते चक्षः ।

१. 'र!। अर्थु' य. पाठः.

सीता — (क) अय्यउत्त! किं भरदो आअदो ।

रामः — मैथिलि ! अथकिम् ।

अद खल्यवगन्छामि पित्रा मे दुष्करं कृतम् । कीदशस्तनयस्तेहो स्रातृस्तेहोऽयमीदशः॥ १२ ॥

लक्ष्मणः — आर्थ ! किं प्रविशतु कुमारः ।

रामः — वत्स! लक्ष्मण! ईदमपि तावदारमाभिप्रायमनु-वर्तियतुमिन्छसि । गन्छ सत्कृल शीघं प्रवेश्यतां कुमारः ।

लक्ष्मणः — यदाज्ञापयत्यार्यः।

रामः --- अथवा तिष्ठ त्वम् ,

इयं स्वयं गन्छतु मानहेतोः मतित्र भावं तनये निवेश्य । तुपारपूर्णोत्तररुपत्रनेत्रा हर्षास्रमासारमिवोत्सुजन्ती ॥ १३ ॥

सीता — (ल) जं अय्यउत्तो आणवेदि । (उत्थाय परिकरण भरतमक्टोम्य) हं तदो तं वेळं दाणि णिक्कन्तो अय्यउत्तो । णहि

<sup>(</sup>क) आर्यपुत्र । किं भरत आगतः।

<sup>(</sup>व) यदार्थपुत्र आज्ञायति । हं ततस्तां वेलामिदानीं निष्कान्त आर्यपुत्रः ।

 <sup>&#</sup>x27;खि। बीजे प्रेस्रियातम् ।' च., 'ति। यय्क्, धी कि. य. पाठः. २ 'इ तं' य. पाठः.

इदर्माप भरतप्रवेशनमपि ।

णहि । रूवसादिस्सं ।

सुमन्त्रः - अये वधूः ।

भरतः — अये इयैमत्रभवती जनकराजपुत्री ।

इदं तत् स्त्रीमयं तेजो जातं क्षेत्रोदराद्यलात् । जनकस्य नृपेन्द्रस्य तपसः सन्निदर्शनम् ॥ १४॥

आर्थे! अभिवादये भरतोऽहमरिम।

सीता — (आलगतम्) (क) णहि रूत्रं एवत्र । सरजोओ वि सो एवत्र । (मकाशम्) बच्छ ! चिरं जीव ।

भरतः — अनुगृहीतोऽरिम ।

सीता — (ख) एहि वच्छ ! भादुमणोरहं पूरेहि ।

सुमन्त्रः — प्रविशतु कुमारः।

भरतः - तात! इदानीं किं करिष्यसि।

नहि नहि । रूपसादस्यम् ।

- (क) निह रूपमेष। स्वरयोगोऽपि स एव । यस ! चिरं जीव ।
- (ख) एहि बत्स । आतुमनोरथं पूरय ।

<sup>3. &#</sup>x27;यं रात्र' च. पाठः,

#### सुमन्त्रः ---

अहं पश्चात् प्रवेध्यामि स्वर्गं याते नराधिपे । विदितार्थस्य रामस्य ममैतत् पूर्वदर्शनम् ॥ १५ ॥

भरतः — ऐवमस्तु । (राममुपगम्य) आर्थ ! अभिवादये भर-तोऽहमस्मि ।

रामः — <sup>(सहर्षम्</sup>) एह्येहि इक्ष्वाकुकुमार ! स्वस्ति, आयु-ष्मान् भव ।

> वक्षः प्रसारय कवाटपुटप्रमाण-मालिङ्गं मां सुविपुलेन भुजद्वयेन । उन्नामयाननमिदं शरदिन्दुकृत्यं प्रह्वादय व्यसनदम्धमिदं शरीरम् ॥ १६॥

भरतः — अनुगृहीतोऽस्मि ।

सुमन्त्रः — (<sup>रेपेस)</sup> जयत्वायुष्मान् ।

रामः - हा तात!

गत्वा पूर्व स्वसैन्यैरिनसिरिसमये खं समानैर्विमानै-र्विख्यातो यो विमर्दे स स इति बहुशः साम्धराणां सुराणाम् । स श्रीमांस्यक्तदेहो दयितमिष विना स्नेहवन्तं भवन्तं स्वर्गस्थः साम्प्रतं कि रमयित पितृनिः स्वैर्नरेन्द्रैर्नरेन्द्रः ॥ १७॥

१. 'शहम् (उप' ग. पाटः. २. 'उपस्त्य' ग. घ., 'उपनम्य' क. पाठः,

सुमन्त्रः — (सशोकम्)

नरपितिनिधनं भवत्प्रवासं भरतिवषादमनाथतां कुलस्य । बहुविधमनुभूय दुष्पसद्यं गुण इव बहुपराद्यमायुषा मे ॥१८॥

सीता — (क) रोदन्तं अय्यउत्तं पुणो वि रोदावीअदि तादो।

रामः—मैथिलि! एष पर्यवस्थापयाम्यात्मानम्। वत्स! लक्ष्म-ण ! आपस्तावत् ।

लक्ष्मणः -- यदाज्ञापयत्यार्यः ।

भरतः — आर्य! न खलु न्याय्यम् । क्रमेण शुश्रूषयिष्ये । अहमेव यात्यामि । (क्ष्टरां गृहीला निष्कान्य प्रविदय) इमा आएः ।

रामः — (भाषम्य) मैथिलि ! विशीर्यते खलु लक्ष्मणस्य व्यापारः ।

सीता — (ब) अय्यउत्त ! णं एदिणा पि सुस्सूसइदव्यो !

रामः — सुष्ठु खल्विह लक्ष्मणः शुश्रूषयतु । तत्रस्थो मां भरतः शुश्रूषयतु ।

भरतः — प्रसीदत्वार्यः ।

<sup>(</sup>क) रुदन्तमार्यपुत्रं पुनरिप रोदयति तार्तः।

<sup>(</sup>स) आर्यपुत्र ! नन्येतेनापि ग्रुत्र्षयितव्यः ।

इह स्थास्यामि देहेन तत्र स्थास्यामि कर्मणा। नान्नैय भवतो राज्यं कृतरक्षं भविष्यति॥१९॥

रामः - वत्त! कैकेयीमातः! मा मैवम्।

पितुर्नियोगादहमागतो बनं न वत्त ! दर्पाच भयाच विभ्रमात् । कुलं च नः सत्यधनं बवीमि ते कथं भवान् नीचपथे प्रवर्तते ॥ २०॥

सुमन्त्रः — अथेदानीमभिषेकोदकं क तिष्ठतु ।

रामः - यत्र मे मात्राभिहितं, तत्रैवे तावत् तिष्ठतु ।

भरतः — प्रसीदत्वार्यः । आर्यः ! अलमिदानी वणे प्रह-र्तुम् ।

> अपि सुगुण! ममापि त्वत्प्रसूतिः प्रसूतिः स खलु निभृतधीमांस्ते पिता मे पिता च । सुपुरुष! पुरुषाणां मातृदोषो न दोषो वरद! भरतमार्त पदय तावद् यथावैत् ॥ २१॥

सीता — (क) अय्यउत्त ! अदिकरुणं मन्तेअइ भरदो । किं दाणि अय्यउत्तेण चिन्तीअदि ।

<sup>(</sup>क) आर्यपुत्र । अतिकरुणं मन्त्रयते भरतः । किमिदानीमार्यपुत्रेण चिन्त्यते ।

१. दिशाद' क, स. पाठ: १. 'व ति' ग. स. पाठ: ३. 'सम्' म. पाठ:,

रामः — मैथिलि!

तं चिन्तयामि नृपतिं सुरलोकयातं येनायमात्मजविशिष्टगुणो न दृष्टः । ईदृग्विषं गुणनिधिं समवाप्य लोके धिग् भो! विधेर्यदि बलं पुरुषोत्तमेषु ॥ २२॥

वत्स! कैकेयीमार्तः!

यत्सत्यं परितोषितोऽस्मि भवता निष्कष्मपात्मा भवां-रत्वद्वाक्यस्य वशानुगोऽस्मि भवतः ख्यातैर्गुणैर्निर्जितः। किन्त्वेतन्नृपतेर्वचस्तदन्त्रतं कर्तु न युक्तं त्वया किन्नोत्पाद्य भवदिषं भवतु ते मिध्याभिधायी पिता ॥

भरतः —

यावद् भविष्यति भविश्यमावसानं । तावद् भवेयमिह ते नृप! पादमूले ।

रामः —

मैवं नृपः स्वसुकृतैरत्नुयातु सिद्धिः

भैमे शापितो न परिरक्षसि चेत् स्वराज्यम् ॥ २४॥

<sup>1, &#</sup>x27;त ' ख. च. पाठः.

<sup>\$</sup> पादादावपि 'मे' भादेशः कृतः । धुवन्तप्रतिस्पविद्यानवर्षं वा स्वात् ।

भरतः — हन्त! अनुत्तरमभिहितम् । भवतु , समयतस्ते राज्यं परिपालयामि ।

रामः -- वत्स! कः समयः।

भरतः — मम हस्ते निक्षिप्तं तव राज्यं चतुर्दशवर्षान्ते \*प्रतिग्रहीतुमिच्छामि ।

रामः -- ऐवमस्तु।

भरतः — आर्थ ! श्रुतम् । आर्थ ! श्रुतम् । तात! श्रुतम् ।

संवं -- वयमपि श्रोतारः ।

भरतः -- आर्य! अन्य(दं १म)पि वरं हर्तुमिच्छामि ।

रामः — वत्तः! किमिच्छिति । किमहं ददामि । किमहम-नुष्ठास्यामि ।

भरतः —

पादोपमुक्ते तव पादुके में एते प्रयन्छ प्रणताय मूर्झा ।

५. 'स्तव रा' क. घ. पाढः. ५. 'तथास्तु' घ. पाठः. ६. 'म् । ता' ग. घ. पाढः.
 ५. 'उभी — बार्ड, ओलारी स्वः ।' ग. घ. पाढः. ५. 'मि । मे ग. पाढः.

प्रतिप्रहरूर्ता रामो विविधतः ।

यावद् भवानेष्यति कार्यसिद्धि तावद् भविष्याम्यनयोर्विधेयः॥ २५॥

रामः -- (खगतम्) हन्त भोः !

सुचिरेणै।पि कालेन यदाः किश्चिन्मयार्जितम् । अचिरेणैव कालेन भरतेनाच सञ्चितम् ॥ २६॥

सीता — (क) अय्यउत्त ! णं दीयदि खु पुँडमजाअणं भरदरस ।

रामः --- तथास्तु । वत्स! गृह्यताम् ।

भरतः --- अनुगृहीतोऽस्मि । <sup>(गृहीता)</sup> आर्य ! अत्राभिषेको-दकमावर्जयितुमिच्छामि ।

रामः - तात ! यदिष्टं भरतस्य, तत् सर्वे क्रियताम् ।

सुमन्त्रः — यदाज्ञापयत्यायुष्मान्।

भरतः — (आस्मगतम्) हन्त भोः!

श्रदेयः स्वजनस्य पौररुचितो लोकस्य दृष्टिक्षमः

स्वर्गस्थस्य नराधिपस्य दयितः शीलान्वितोऽहं सुतः।

(क) आर्थपुत्र । ननु दीयते सास्त प्रथमयाचनं भरताय ।

१, 'रीव का' क. स. स. पाठः. २, 'बंडमजा' स. पाठः.

भ्रातृणां गुणषालिनां बहुमतः कीर्त्तेमेहद् भाजनं संवादेषु कथाश्रयो गुणवतां लब्धेप्रियाणां प्रियः ॥२७॥

रामः — वत्तः! कैकेयीमातैः! राज्यं नाम मुहूर्तमिप नोपेक्षणीयम्। तस्मादचैव विजयाय प्रतिनिवर्ततौं कुमारः।

सीता-(क) इं, अज्ज एव्य गमिरसदि कुमारो भरदो।

रामः — अलमतिस्रेहेन । अधैर्वे विजयाय प्रतिनिवर्ततां कुमारः ।

भरतः - आर्ये! अधैवाहं गमिष्यामि ।

आशाबन्तः पुरे पौराः स्थास्यन्ति त्विद्दिक्षया । तेषां प्रीतिं करिष्यामि त्वस्प्रसादस्य दर्शनात् ॥ २८॥

सुमन्त्रः — आयुष्मन् ! मयेदानी किं कर्तव्यम् ।

रामः --- तात! महाराजवत् परिपाल्यतां कुमारः।

सुमन्त्रः — यदि जीवामि, तावत् प्रयतिष्ये ।

रामः - वत्त! कैकेयीमातः! आरुह्यतां ममाप्रतो रथः।

(क) हम्, अदैव गमिष्यति कुमारी भरतः।

१. 'इथ: त्रि' स. घ. पाठा. १. 'त ।' स. घ. पाठा. १. 'स्व ।' ग. पाठा. ४. 'व गच्छन्न ।' स. पाठा. ५. 'मि त्र' च. चाठा.

भरतः — यदाज्ञापयत्यार्यः ।

(रथमारोहतः)

रामः — मैथिलि! इतस्तावत् । वस्ता! लक्ष्मण! इतस्ता-

बत् । आश्रमपदद्वारमात्रमपि भरतस्यानुयात्रं भविष्यामः।

(इति निष्कान्ताः सर्थे)

चतुर्थोऽद्वः ।

१. 'बति)' क. पाठः.

#### अथ पश्चमोऽद्गः।

(ततः प्रविशति सीता तापसी च।)

सीता — (क) अय्ये! उवहारसुमणाइण्णो सम्मिज्जदो अ-रसमो। अस्समपदविभवेण अणुद्धिकी देवसमुदाआरो। ता जाव अय्यउत्तो ण आअच्छेदि, दाव इमाणं वाळरुक्खाणं उदअप्पदाणेण अणुक्कोसइरसं।

तापसी — (ख) अविग्धं से होदु ।

(ततः प्रविश्वति रामः)

रामः --- (सशोकर्षे)

सक्ता तां गुरुणा मया च रहितां रम्यामयोध्यां पुरी-मुद्यम्यापि ममाभिषेकमिललं मत्सिक्तिधावागतः । रक्षार्थं भरतः पुनर्गुणनिधिस्तत्रैव सम्प्रेषितः कष्टं भो! नृपतेर्धुरं सुमहतीमेकः समुत्कर्षति ॥ १॥

<sup>(</sup>क) आर्थे! उपहारसुमनःक्षीर्णः संमार्जित आश्रमः । आश्रमपदिवभवेना-वृष्टितो देवससुदाचारः । तद् यावदार्यपुत्रो नागच्छति , तावदिमान् बाङक्क्षानुद-कष्रदानेनानुकोशायिष्यामि ।

<sup>(</sup>स) अविष्ठमस्या भवतु ।

 <sup>&#</sup>x27;ओ सं क. पाठः. २. 'मगहिरसं' क. पाठः. ३. 'म्) भोः कष्टम्. । स्व'
 घ. पाठः.

(विमृश्य) ईदृशमेवैतत् । यानदिदानीमीदृशशोकविनोदनार्थमय-रथाकुदुम्बिनी मैथिली पश्यामि । तत् कनुखलु गता वैदेही । (परिकायावलोक्य) अये ईमानि खलु प्रत्यग्राभिषिक्तानि वृक्षमू-लानि अदूरगतां मैथिली सूचयन्ति । तथा हि,

> भ्रमित सिललं वृक्षावर्ते सफेनमवस्थितं तृषितपतिता नैते क्किष्टं पिबन्ति जलं खगाः। स्थलमभिपतन्साद्रीः कीटा बिले जलपूरिते नववलियनो वृक्षा मूले जलक्षयरेखया॥२॥

(बिकोक्य) अये इयं वैदेही। भोः! कष्टम्।

योऽस्याः करः श्राम्यति द्र्पणेऽपि स नैति खेदं कलशं वहन्त्याः। कष्टं वनं स्त्रीजनसौकुमार्ये समं लताभिः कठिनीकरोति॥३॥

(उपेस) मैथिलि! अपि तपो वर्धते।

सीता — (क) हं अय्यउत्तो । जेदु अय्यउत्तो । रामः — मैथिलि ! यदि ते नास्ति धर्मविष्ठः, आस्यताम् ।

(क) हम् आर्थपुत्रः । जयत्वार्यपुत्रः ।

<sup>ो. &#</sup>x27;नी शो' स. ग. घ. पाठः. २. 'इदानी स्व' घ. पाठः. ३. 'परिकम्बानको' ग. घ. पाठः.

सीता — (क) जं अय्यउत्तो आणवेदि । (वैपविश्वति)

रामः — मैथिलि! प्रतिवचनार्थिनीमिव त्वां पश्यामि । किमिदम् ।

सीता — (<sup>ल</sup>) सोअसुण्णहिअअस्स विअ अय्यउत्तरस **मुह-**राओ। किं एदं।

रांमः — मैथिलि! स्थाने खर्लुं चिन्ता।

कृतान्तशस्याभिहते शरीरे तथैव तावकृदयवणो मे । नानाफलाः शोकशराभिघाता-स्तत्रैव तत्रैव पुनः पतन्ति ॥ ४॥

सीता — (ग) अय्यउत्तेस्स को विअ सन्दावो ।

रामः — श्वस्तत्रभवतस्तातस्यानुसंवत्सरश्राद्धविधिः । कल्प-विशेषेण निवपनिकयामिन्छन्ति पितरः । तत् कथं निर्वर्तिय-ष्यांमीत्येतिश्चन्यते । अथवा,

<sup>(</sup>क) यदार्यपुत्र आज्ञापयति ।

<sup>(</sup>ख) शोकश्रून्यइदयस्येवार्यपुत्रस्य मुखरागः । किमेतत् ।

<sup>(</sup>ग) आर्थपुत्रस्य क इव सन्तापः ।

 <sup>&#</sup>x27;उभाइपनिशतः)' क. पाठः. २. 'हु कृता चि' घ. पाठः. ३. 'स् । को हिअअख' घ. पाटः. ४. 'मि । एत्यिन्तयामि ।' क. ग. घ. पाटः.

गच्छिन्त तुष्टिं खलु येन केन त एव जानन्ति हि तां दशां मे । इच्छामि पूजां च तथापि कर्तुं तातस्य रामस्य च सानुरूपाम् ॥५॥

सीता — (क) अय्यउत्त ! णिव्यत्तइसिसदि सदं भरदो रिद्धीए, अवत्थाणुरूनं फळोदएण वि अय्यउत्तो । एदं तादस्स बहुमदअरं भविस्सदि ।

रामः --- मैथिलि!

फलानि दृष्ट्वा दर्भेषु स्वह्रस्तरचितानि नः । स्मारितो वनवासं च तातस्तत्रापि रोदिति ॥६॥

(ततः प्रविशाति परित्राजकवेषो रावणः)

रावणः --- एष भोः!

नियतमनियतात्मा रूपमेतद् गृहीत्वा खरवधकृतवैरं राघवं वश्वयित्वा ।

 <sup>(</sup>क) आर्यपुत्र! निर्वतियिष्यति श्राह्मं भरत ऋद्भगा, अवस्थानुरूपं फलोदकेना-प्यायपुत्रः । एतत् तातस्य बहुमततरं भविष्यति ।

९. 'त्तस्त ता' ग. पाठः.

आनुक्ष्यवतीमिक्यंः ।

# स्वरपदपरिहीणां हव्यधारामिवाहं जनकनृपसुतां तां हर्तुकामः प्रयामि ॥७॥

(परिकम्याधो विलोक्य) इदं रामस्याश्रमपद्दारम् । यावद्वतरामि । (अवर्तराति) यावद्दमप्यतिथिसमुदाचारमनुष्ठास्यामि । अहम-तिथिः। कोऽत्र भोः!।

रामः - (धुला) स्वागतमतिथये ।

रावणः — साधु विशेषितं खलु रूपं स्वरेण।

रामः — (वैंडोक्य) अये भगवान् । भगवन् ! अभिवादये ।

रावणः -- स्वस्ति ।

रामः - भगवन् ! एतदासनमास्यताम् ।

रावणः—(आत्मगतम्) कथमाञ्चस इवारम्यनेन । (पकाशम्) बांढम् । (उपीनशीत)

रामः - मैथिलि! पाद्यमानयं भगवते।

सीता — (क) जं अय्यउत्तो आणवेदि । (निष्क्रम्य प्रविस्य) इमा आवो ।

रामः - शुश्रुषयं भगवन्तम् ।

(क) यदार्थपुत्र आज्ञापयति । इमा आपः ।

 <sup>&#</sup>x27;तीर्थ)' क. ग. च. पाठः. २. 'रं ताबदनु' क. खे. थ. पाठः. ३. 'रावण' इस्तस्य स्थाने सर्वत्र 'परिवाजकः' इति च. पाठः. ४. 'उपसर्पति)' च. पाठः. ५. 'बस्व भ' च. पाठः,

सीता - (क) जं अय्यउत्तो आणवेदि ।

रावणः — (मायाप्रकाशनपर्याकुलो भूत्वा) भवतु भवतु ।

इयमेका पृथिव्यां हि मानुषीणामरुन्थती । यस्या भर्तेति नारीभिः सत्कृतः कथ्यते भवान् ॥ ८॥

रामः - तेन हि आनय, अहमेव शुश्रुषयिष्ये ।

रावणः — अयि छायां परिहृत्य दारीरं न लङ्क्षयामि । वाचानुवृत्तिः खस्वतिथिसत्कारः । पूजितोऽस्मि । आस्यताम् ।

रामः — बाढम् । (उपविश्वाते)

रैं।वणः — (आस्मातम्) यावदहमपि ब्राह्मणसमुदाचारैम-नुष्ठास्यामि । (प्रकाशम्) भोः! काश्यपगोत्रोऽस्मि । साङ्गोपाङ्गं वेदमधीये, मानवीयं धर्मशास्त्रं, माहेश्वरं योगशास्त्रं, बाह्स्पत्य-मर्थशास्त्रं, मेधातिथेन्यायशास्त्रं, प्राचेतसं श्राद्कल्पं च ।

रामः --- कथं कथं श्राद्यक्लामिति ।

रावणः — सर्वाः श्रुतीरतिक्रम्य श्रादकल्वे रपृहा दर्शिता। किमेतत्।

(क) यदार्थपुत्र भाजापयाति ।

 <sup>&#</sup>x27;अबमलम्' स. पाठः, ' २, 'वता नन्वति प. पाठः, ३, परिमाणका---सावदहमापे अखियसगुदाचारं तावदगुष्ठास्यापि । रामः — छन्वतः । परिमाणकः --- भोः' थ. पाठः, ' ४, ' रे तावदन् ' ६, स. च. च. वाः.

रामः — भगवन् ! भ्रष्टायां पितृमत्तायामार्गमे इदानीमेषः ।

रावणः — अलं परिह्ल । पृच्छतु भवान् ।

रामः — भगवन्! निवपनिकयौकाले केन पितृंरतर्पयामि।

रावणः --- सर्वे श्रद्धया दत्तं श्राद्धम् ।

रामः — भगवन्! अनादरतः परित्यक्तं भवति । विशे-पार्थं पृच्छामि ।

रावणः — श्रूयताम् । विरूढेषु दर्भाः, ओषधीषु तिलाः, कलायं शाकेषु, मत्स्येषु महाशफरः, पक्षिषु वार्धाणसः, पशुषु गौः खङ्गो वा, इस्रेते मानुषाणां विहिताः ।

रामः - भगवन् ! वाशब्देनावगतमन्यद्प्यंस्तीते ।

रावणः - अस्ति प्रभावसम्पाद्यम् ।

रामः --- भगवन् ! एष एव मे निश्चयः ।

उभयस्यास्ति सान्निध्यं यद्येतत् साधियध्यति ।

धनुर्वा तपसि श्रान्ते श्रान्ते धनुषि वा तपः ॥ ९॥

रावणः — सन्ति । हिमवति प्रतिवसन्ति ।

रामः - हिमवतीति । ततस्ततः ।

<sup>.</sup> १. 'म एपः' ६. ग. पाठः. २. 'यावां केन पितरस्तर्पविष्यन्ति।' ६. ग , 'बावां केन पितरस्तुन्यन्ति।' म. पाठः. ३. 'भेयाः।' ६. म. पाठः. ४. 'ब ।' ग, पाठः.

रावणः — हिमवतः सप्तमे शृङ्गे प्रत्यक्षस्थाणुशिरःपतित-गङ्गाम्बुपायिनो वैङूर्यश्यामपृष्टाः पवनसमजवाः काञ्चनपार्था नाम मृगाः, यैर्वैखानसवालखिल्यनैमिशीयादयो महर्षयश्चिन्ति-तमात्रोपस्थितविपन्नैः श्राद्धान्यभिवर्धयन्ति ।

तैस्तर्पिताः स्रतफलं पितरो लभनते हित्वा जरां खमुपयान्ति हि दीप्यमानाः । तुल्यं सुरैः समुपयान्ति विमानवास-मावर्तिभिश्च विषयैर्न बलाङ्गियन्ते ॥ १०॥

रामः --- मैथिलि!

<sup>†</sup>आपृच्छ पुत्रकृतकान् हरिणान् दुमांश्र विन्थ्यं वनं तव सर्खादियिता छताश्च । वत्स्यामि तेषु हिमवदिरिकाननेषु दीत्तैरिवौषधिवनैर्हेपरक्षितेषु ॥ ११ ॥

सीता — (क) जं अय्यउत्तो आणवेदि ।

रावणः — कौसल्यामात! अलमतिमनोरथेन। न ते मानु-षैर्देश्यन्ते।

| (事) | यदार्यपुत्र | आज्ञापयति | 1 |
|-----|-------------|-----------|---|
|-----|-------------|-----------|---|

१. " रनुर " स. ग. पाठः.

<sup>🕴 &#</sup>x27; आकि नुप्रच्छयोः ' (१. ३. ९१) इति तह् न कृतः ।

रामः - भगवन्! किं हिमवति प्रतिवसन्ति ।

रावणः -- अथिकम्।

रामः — तेन हि पश्यतु भवान् ।

सौवर्णीन् वा मृगांस्तान् मे हिमवान् दर्शियप्यति । भिन्नो मह्राणवेगेन कौन्नत्वं वा गमिन्यति ॥ १२॥

रावणः — (स्मातम्) अहो असद्यः खल्वस्याव्हेर्पैः ।

रामः — (दिशो विछोन्य) अये विद्युत्सम्पात इव इदयते ।

रावणः — कौसल्यामात! इहस्थमेव भवन्तं पूजयति हि-मवान् । एष काञ्चनपार्थः ।

रामः -- भगवतो वृद्धिरेषा ।

सीता — (क) दिद्विआ अय्यउत्तो वङ्गइ ।

रामः -- न न ,

तातस्येतानि भाग्यानि यदि स्वयमिहागतः । अर्हत्येष हि पूजायां लक्ष्मणं ब्रुहि मैथिलि! ॥ १३॥

सीता — (ख) अय्यउर्चे ! णं तित्थअत्तादो उवावत्तमाणं कुळवदि पचुग्गच्छेहित्ति सन्दिहो सोमित्ती ।

<sup>(</sup>क) दिष्टचार्यपुत्रो वर्धते ।

<sup>(</sup>ल) आर्यपुत्र । तनु तीर्थयात्रात उपावर्तमानं कुळपति प्रश्वद्गच्छेति स-न्दिष्टः सौमित्रिः ।

 <sup>&#</sup>x27;तिर्द्धि प' प. पाठः, २. 'जीस्तु मृ' कं, घ, पाठः. ३. 'पः । (प्रकाशम्) अये विवुत्सस्थात इव दृश्यते । की' क. ख. पाठः. ४. 'लेण ति' घ, पाठः.

रामः — तेन हि अहमेव यास्यामि । सीता — (क) अय्यउत्त! अहं कि करिस्सं । रामः — शुश्रूषयैस्य भगवन्तम् । सीता — (ख) जं अय्यउत्तो आणवेदि ।

(निष्कान्तो रामः)

रावणः — अये अयमर्च्यमादायोपसर्पति राघवः । एप इदानीं पूजामनवेक्य धावन्तं मृगं दृष्ट्वा धनुरारोपयति राघवः।

> अहो बलमहो वीर्यमहो सत्त्वमहो जवः। राम इत्यक्षरैरल्पैः स्थाने व्यासमिदं जगत ॥ १४॥

एष मृगः एकप्छुतातिकान्तशरविषयो वनगहनं प्रविष्टः।

सीता — (अल्मगतम्) (ग) अय्यउत्तविरहिदाए भअं में एत्थ उप्पज्जइ ।

<sup>&#</sup>x27; (क) आर्यपुत्र! अहं कि करिष्यामि ।

<sup>(</sup>स) यदार्यपुत्र आज्ञापयति ।

<sup>(</sup>ग) आर्यपुत्रविरहिताया भयं मेऽत्रोतपदाते ।

१ 'य भ' ग, पाठः. २. '(रामो धनुतादाय निष्कान्तः)' क. पाठः. ३. 'एकोऽप्यं' ग. घ. पाठः. ४. 'रामः ।' ग., 'रापवः । सीता — एसो गच्छित अध्यदतो । होड्ड + + + दिण मिओ । एय मृग एकप्हुतातिकान्त्रधारिषयो वन गहनं प्रविष्ठः । एय इदानी पुजासनवेश्य धावश्तं मृग रप्युता धनुतारीपपति राववः । अहो बल्महो वार्यमहो सत्या इत्यंशेरेरत्यः स्थाने व्याप्तिमई अगत् ॥ सीता — 'घ. पाठः. ५. 'मे उ' इ, ष. पाठः ६. 'सम्प्रका' गं. प. पाठः, ५. 'सम्प्रका' गं. प. पाठः,

रावणः — (आत्मगतम्)

माययापहते रामे सीतामेकां तपोवनात्। हरामि रुदतीं बालाममन्त्रोक्तामिवाहुतिम्॥ १५॥

सीता — (क) जाय उडजं पविसामि । (गैन्तुमीहते) रायणः — (स्वरूपं गृहीत्वा) सीते! तिष्ठ तिष्ठ । सीता — (समयम्) (त) हं की दाणि अअं। रायणैः — किं न जानीये।

युद्धे येन सुराः सदानवगणाः शकादयो निर्जिता

हृष्टा शूर्षणसाविरूपकरणं श्रुत्वा हतौ भातरौ ।

दर्भाद् दुर्मितिमप्रमेयबालिनं रामं विलोभ्यच्छलैः

स त्वां हर्तुमना विशालनयने ! प्राप्तोऽसम्यहं रावणः॥

सीता — (ग) हं ळावणो णामै । (वितष्टते) रावणः — आः रावणस्य चक्षुर्विषयमागता क यास्यसि।

<sup>(</sup>क) यायदुरने प्रविशामि ।

<sup>(</sup>ख) हं क इदानीमयम्।

<sup>(</sup>गं) हं रावणी नाम ।

१. '(उलिष्ठांत)' ग. च. पाटा. २. 'गः — धूयतां, यु' ग. पाटाः, 'गः — यु' क. स. पाटा. ३. 'म । (प्रस्थातुमिच्छति)' सा. पाठाः, 'म । रा' गः, च. पाठाः.

सीता — (क) अय्यउत्त ! परित्ताआहि परित्ताआहि । सो-मित्ती ! परिताआहि परिताआहि ।

रावणः — सीते! श्रूयतां मत्पराक्रमः।

भग्नः शक्रः कम्पितो विचनाथः कृष्टः सोमो मर्दितः सूर्येपुत्रः। धिग् भो! स्वर्गे भीतदेवैनिविष्टं धन्या भूमिर्वर्तते यत्र सीता॥ १७॥

सीता — (ब) अय्यउत्त! परिचाआहि परिचाआहि । सो-मिची! परिचाआहि परिचाआहि मं ।

रावणः---

रामं वा शरणमुपेहि रुक्ष्मणं वा स्वर्गरथं दशरथमेव वा नरेन्द्रम् । किं (मन्त्या?)° कुपुरुषसंश्रितैर्वचोभि-र्न व्याघं मृगशिशवः प्रध्ययन्ति ॥ १८ ॥

<sup>(</sup>क) आर्यपुत्र! परित्रायस्त्र परित्रायस्त्र । सौमित्र! परित्रायस्त्र परित्रायस्त्र ।

<sup>ं (</sup>ख) आर्यपुत्र ! परित्रायस्य परित्रायस्य । सीमित्रे ! परित्रायस्य परित्रायस्य माम् ।

१. 'हि सं ।' क. घ. पाठः. २. '(मिथ्यैः !) कृ' स. ग. पाठः.

 <sup>&#</sup>x27;मन्खा' इत्यस्य स्थाने 'मे स्याद्' इति पठनीयं भाति । 'मिर्ण्यः' इति पाटान्तरस्थाने तु 'व्यर्थैः' इति पटनीयं भाति ।

सीता — (क) अय्यउत्त ! परिचाआहि परिचाआहि । सो-मिची ! परिचाआहि परिचाआहि मं ।

रावणः ---

त्रिरुपिस किमिदं विशालनेत्रे! विगणय मां च यथा तवार्यपुत्रम्। विपुलबलयुतो ममेष योद्धं समुरगणोऽप्यसमर्थ एव रामः॥ १९॥

सीता — (सरोपम्) संची सि । रावणः — हहह । अहो पतिवतायास्तेजः ।

योऽहमुत्पतितो बेगाच दग्धः सूर्यरिमिभः। अस्याः परिमितैर्दग्धः शैतोऽसीत्येभिरक्षरैः॥ २०॥

सीता — (ग) अय्यउत्त! परिताआहि परिताआहि । रावणै: — (मीतां गृहीता) भो भो! जनस्थानवासिनस्तपस्वि-नः! शृष्यन्तु शृष्यन्तु भवन्तः ।

<sup>(</sup>क) आर्यपुत्र । परित्रायस्य परित्रायस्य । सीमित्रे ! परित्रायस्य परित्रायस्य माम् ।

<sup>(</sup>ख) शप्तोऽसि ।

<sup>(</sup>ग) आर्यपुत्र ! परित्रायस्त्रं परित्रायस्त्र ।

 <sup>&#</sup>x27;न्ती सि'कं, ग. र्घ. पाठः.
 'आम्तोऽश्वी' कं, ग. घ. पाठः.
 कं. पाठः.

बलादेष दशश्रीवः सीतामादाय गच्छति । क्षाचधर्मे यदि स्निग्धः कुर्योद् रामः पराक्रमम् ॥ २१ ॥

सीता — (क) अय्यउत्त ! परित्ताआहि परित्ताआहि । रावणः — (परिकामन् विलेक्य) अये स्वपक्षपयनोत्क्षेपक्षुमि-तवनपण्डश्रण्डेचञ्चरभिधायलेप जटायुः । आः विष्ठेदाचीम् ।

मङ्जाकृष्टनिस्त्रिशकृत्तपक्षक्षतच्युतैः ।
रुधिरैरार्द्रगात्रं त्यां नयामि यमसादनम् ॥ २२ ॥
(तिष्कान्ते)

पश्चमोऽद्रः ।

(क) आर्यपुत्र ! परित्रायस्य परित्रायस्य ।

<sup>3. &#</sup>x27;हि । सोमिति ! परित्ताशाहि म ।' ग. पाठः. '२. 'श्वधधवमु' स. पाठः. १. 'सीती गृहीत्वा रावणो निष्कान्तः । (निष्कान्ताः सर्वे) प' घ. पाठः. ४. (स्तो रावणः सीतो गृहीत्वा) प' स. पाठः ।

### अथ पष्टोऽदुः।

(ततः प्रविश्वतो रुद्धतापसौ)

उभी — परित्रायतां परित्रायतां भवन्तः ! प्रथमः —

इयं हि नीलोत्पलदामवर्चसा मृणालशुकोञ्चलदंष्ट्रहासिना । निशाचरेन्द्रेण निशार्धचारिणा मृगीव सीता परिभूय नीयते ॥ १ ॥

द्वितीयः — एषा खलु तत्रभवती वैदेही,

विचेष्टमानेव भुजङ्गमाङ्गना विध्यमानेव च पुष्पिता लता। प्रसद्य पापेन दशाननेन सा तपोवनात् सिद्धिरवापनीयते॥ २॥

उभौ -- परित्रायतां परित्रायतां भवन्तः!।

प्रथमः — (ऊर्ध्वमवज्ञोवय) अये वचनसमकालै एव दशरथ-स्यानृण्यं कर्तुं 'मयि स्थिते क यास्यसी'ति रावणमाहूयान्तरि-क्षमुत्पतितो जटायुः ।

द्वितीयः -- एष रोषादुद्वत्तनयनः प्रतिनिवृत्तो रावणः।

१. 'तस्ताप' क. ग. पाठ:. १. 'बे' स. घ. पाठ:. ३. 'रुमेव' चे. पाठ:.

प्रथमः - एषं रावणः ।

द्वितीयः — एष जटायुः।

उभौ — हन्तैतदन्तरिक्षे प्रवृत्तं युद्धम् ।

प्रथमः — काश्यपे! काश्यप! पश्य क्रव्यादीश्वरस्य सा-मर्थ्यम् ।

पक्षाभ्यां परिभूय वीर्यविषयं द्वन्द्वं प्रतिव्यूहते तुण्डाभ्यां सुनिषृष्टतीक्षणचेपलः (?) संवेष्टनं चेष्टते । तीक्ष्णैरायसकण्टकैरिब नखैर्भीमान्तरं वक्षस्रो वज्राप्रेरिय दार्यमाणविषमाच्छैलाच्छिला पाठ्यते ॥ ३ ॥

द्वितीयः — हैन्त संकुद्धेन रावणेनासिना ऋब्यादीश्वरैंः स दक्षिणांसदेशे हतः।

उभी — हा थिक् । पतितोऽत्रभवान् जटायुः । प्रथमः — भोः कष्टम् । एष खलु तत्रभवान् जटायुः,

कृत्वा स्ववीर्यसदृशं परमं प्रयत्नं क्रीडामयूरमिव शत्रुमचिन्तयित्वा । दीप्तं निशाचरपतेरवधूय तेजो नागेन्द्रभयवनवृक्ष इवावसन्नः ॥ ४॥

 <sup>&#</sup>x27;व! पद्य पद्य कव्यादेखं घ., 'व! पद्य । पद्य । पद्य क. ग. पाठः. २. 'मचल' स. पाठः. ३. 'एय सं' क. ग. पाठः. ४. 'रस्य दक्षिणसिदेशो ह' क. ग. पाठः. ५. 'द्वितीयः — 'क. ग. घ. पाठः.

उभौ — स्वग्योंऽयमस्तु ।

प्रथमः — कादयप ! आगम्यताम् । इमं वृत्तान्तं तत्रभ-वते राघवाय निवेदयिष्यावः ।

द्वितीयः - वाढम् । प्रथमः करुपः ।

(निक्तान्ती)

विष्कम्भकः।

(ततः प्रविशति काञ्चुकीयः)

ं काञ्चकीयः — क इह भोः ! काञ्चनतोरणद्वारमश्रून्यं कुरुते ।

(प्रविश्य)

प्रतिहारी — (क) अय्य ! अहं विजया । किं करीअदु ।

काञ्चुकीयः — विजये! निवेद्यतां निवेद्यतां भरतकुमारा-य — एष खलु रामदर्शनार्थे जनस्थानं प्रस्थितः प्रतिनिवृत्तस्त-त्रभवान् सुमन्त्र इति ।

प्रतिहारी — (ख) अय्य ! अवि किदस्थो ताैदसुमन्ताे आ-अदो ।

<sup>(</sup>क) आर्य ! अहं विजया । किं कियताम् ।

<sup>(</sup>ख) आर्थ । अपि कृतार्थस्तातसुमन्त्र आगतः ।

९. 'अय्बसु' ग. घ. पाठः.

काञ्चुकीयः — भवति ! न जाने ।

हृद्यस्थितशोकामिशोषिताननमागतम् । दृष्टुवाकुलमासीनमे सुमन्त्रमधुना मनः ॥ ५ ॥

प्रतिहारी — (क) अय्य ! एदं सुणिअ पय्याउळं विअ मे हिअअं।

काञ्चुकीयः — भवति ! किमिदानीं स्थिता । शीघं निवे-चताम् ।

प्रतिहारी — (ल) अय्य ! इअं णिवेदेमि । (निष्कान्ता)

काञ्चुकीयः — (विलोक्य) अये ! अर्थमत्रभवान् भरतकु-मारः । सुमन्त्रागमनजनितकुत्ह्लैहृदयश्चीरवल्कलवसनश्चित्रज-टापुञ्जपिज्ञरितोत्तमाङ्ग इत एवाभिवर्तते । य एषः,

> प्रख्यातसद्गुणगणः प्रतिपक्षकालः स्तिग्मांशुवंशतिलकश्चिदशेन्द्रकल्पः। आज्ञावशादखिलभूपिरक्षणस्थः श्रीमानुदारकलभेभसमानयानः॥ ६॥

<sup>(</sup>क) आर्थ । एतच्छूत्वा पर्याकुलमित्र मे इद्रयम् ।

<sup>(</sup>ख) आर्थ ! इयं निवेदयामि ।

१. 'एवं सु' क. छ. पटः. २. 'यं भर' च. पठः. ३. 'लखी' क. घ. पठः.

(ततः प्रविदाति भरतः प्रतिहारी च)

भरतः — विजये! एवम् , उपगतस्तत्रभवान् सुमन्त्रः ।

गत्वा तु पूर्वम(ह?य)मार्यनिरीक्षणार्थं लब्धप्रसादशपथे मयि सक्षित्रसे । दृष्ट्वा किमागत इहात्रभवान् सुमन्त्रो रामं प्रजानयनबुद्धिमनोभिरामम् ॥ ७॥

काञ्चुकीयः --- (टर्पगम्य) जयतु कुमारः।

भरतः - अथ कस्मिन् प्रदेशे वर्तते तत्रभवान् सुमन्त्रैः।

काञ्चकीयः - असौ काञ्चनतोरणद्दारे ।

भरतः - तेन हि शीघं प्रवेश्यताम्।

काञ्चुकीयः - यदाज्ञापयति कुमारः ।

(निष्कान्ती)

(ततः प्रविदाति सुमन्त्रः प्रतिहारी च)

सुमन्त्रः --- (सशोकम्) कष्टं भोः ! कष्टम्ं।

नरपतिनिधनं मयानुभूतं नृपतिसुतव्यसनं मयैव दृष्टम् ।

१. 'पैख)' क. ग. पाटः. २. 'श्रे त' ख. पाठः. ३. 'न्त्रो वर्तते ।' क. पाठः. ४. 'न्तः)' क. ग. घ. पाठः.

#### श्रुत इह स च मैथिलीप्रणाशो गुण इव बह्वपरादमायुषो मे ॥ ८॥

प्रतिहारी — (मुमन्त्रमुह्स्य) (क) एदु एदु अय्यो । एसो भट्टा । उपसप्पदु अय्यो ।

सुमन्त्रः --- (टपस्य) जयतु कुमारः ।

भरतः — तात! अपि दृष्टस्त्रया होकाविष्कृतिपितृस्रेहः। अपि दृष्टं हिधाभृतमरुन्धतीचारित्रम्। अपि दृष्टं लया निष्का-रणावहितवनवाससोभात्रेम्।

(सुमन्त्रः सचिन्तस्तिष्ठति)

प्रतिहारी --- (स) भट्टिदारओ खु अय्यं पुच्छदि।

सुमन्त्रः — भवति ! किं माम् ।

भरतः — (स्वगतम्) अतिमहान् खट्वायासः । सन्ता-पाद् भ्रष्टहृदयः । (प्रकाशम्) अपि मार्गात् प्रतिनिवृत्तस्तत्र-भवान् ।

<sup>(</sup>क) एखेलार्यः। एप भर्ता । उपसर्पत्वार्यः ।

<sup>(</sup>स) भर्तृदारकः सस्यार्थ प्रच्छति ।

१, 'ष्टरत्वया' ख. पाढः, १. 'त्रः । ' ख. पाठः.

सुमन्त्रः — कुमार ! त्वित्रयोगाद् रामदर्शनार्थं जनस्थानं प्ररिथतः कथमहमन्तरा प्रतिनिवर्तिप्ये ।

भरतः — किन्नुखलु कोधेन या लज्जया वात्मानं न दर्शयन्ति ।

सुमन्त्रः -- कुमार !

कुतः क्रोधो विनीतानां छजा वा कृतचेतसाम् । मया दृष्टं तु तच्छून्यं तैर्विहीनं तपोवनम् ॥ ९॥

भरतः — अथ क गता इति श्रुंताः।

सुमन्त्रः — अस्ति किल किष्किन्धा नाम वनीकसैं। नि-वासः । तत्र गता इति श्रुँताः ।

भरतः — हन्त अविज्ञातपुरुषविशेषाः खळु वानराः । दुः-खिताः प्रतिवसन्ति ।

सुमन्त्रः — कुमार ! तिर्थग्योनयोऽप्युपकृतमवगच्छन्ति ।

भरतः - तात ! कथमिव ।

सुमन्त्रः —

सुत्रीवो भ्रंशितो राज्याद् भ्रात्रा ज्येष्टेन वालिना। हृतदारो वसञ्छैले तुल्यदुःखेन मोक्षितः॥ १०॥

१. 'ध्रुबन्ते ।' घ. पाठः. २. 'सामधिवा' घ. पाठः. ४. 'ध्रुवन्ते ।' घ. पाठः.

भरतः -- तात ! कथं तुल्यदुःखेने नाम ।

सुमन्त्रः — (अल्मगतम्) हन्त सर्वमुक्तमेव मया। (१काशम्) कुमार! नखलु किश्चित्। ऐश्वर्यभ्रंशतुल्यता ममाभिन्नेता।

भरतः — तात ! किं गृहसे । स्वर्गे गतेन महाराजेपाद-मूलेन शापितः स्याः, यदि सत्यं न ब्रुयाः ।

सुमन्त्रः — का गतिः। श्रूयतां,

वैरं मुनिजनस्यार्थे रक्षसा महता कृतम् । सीता मायामुपाश्रित्य रावणेन ततो हता ॥ ११ ॥

भरतः — कथं हृतेति । (मोहमुपगतः)

सुमन्त्रः -- समाश्वसिहि समाश्वसिहि ।

भरतः -- (पुनः समाधस्य) भोः ! कष्टम् ।

पित्रा च बान्धवजनेन च विष्रयुक्तो दुःखं महत् समनुभूय वनप्रदेशे । भार्यावियोगमुपलभ्य पुनर्ममायों जीमृतचन्द्र इव खे प्रभया वियुक्तः ॥ १२॥

१. फिति। ग. पाटः १. फिन' क., 'अपादेन' ख. ग. पाटः.

भोः! किमिदानीं करिष्ये। भवतु, दृष्टम्। अनुगच्छतु मा तातः।

सुमन्त्रः — यदाज्ञापयति कुमारः ।

(उभौ परिकामतः)

सुमन्त्रः — कुमार ! नखलु नखलु गन्तव्यम् । देवीनां चतुरशालमिदम् ।

भरतः — अत्रैव में कार्यम् । भोः ! क इंह प्रतिहारे । (प्रविदय)

प्रतिहारी — (क) जेदु भट्टिदारओ । विजआ खु अहं ।
भरतः — विजये ! ममागमनं निवेदयात्रभवसे ।
प्रतिहारी — (क) कदमाए भट्टिणीए णिवेदेमि ।
भरतः — या मां राजानिमच्छिति ।
प्रतिहारी — (आत्मगतम्) (ग) हं किंणुखु भवे । (प्रकाशम्)
भट्टा ! तह । (निष्कान्ता)

<sup>(</sup>क) जयतु मर्तृदारकः । विजया सल्वहम् ।

<sup>(</sup>ख) कतमस्यै भट्टिन्यै निवेदयामि ।

<sup>(</sup>ग) हं किन्नुखलु भवेत् । भर्तः! तथा ।

(ततः प्रविशाति केकेयी प्रतिहारी च)

केकेयी — (क) विजए ! मं पेक्खिदुं भरदो आअदो।

प्रतिहारी --- (ल) भट्टिणि! तह । भट्टिदारअस्स रामस्स स-आसादो तादसुमन्तो आअदो । तेण सह भट्टिदारओ भरदो भ-ट्टिणि पेक्सिदुं इन्छदि किळ ।

कैंकेयी — (स्वगतम्) (ग) केण खु उग्वादेण मं उवाळिग्नि-रिसदि भरदो ।

प्रतिहारी — (घ) भट्टिणि ! किं पविसदु भट्टिदारओ । केंक्यी — (ङ) गच्छ । पत्रेसेहि णं ।

प्रतिहारी — (च) भट्टिणि ! तह । (परिक्रम्योपस्य) जेदु भ-टिदारओ । पविसदु किळ ।

<sup>(</sup>क) विजये | मां प्रेक्षितुं भरत आगतः ।

<sup>(</sup>ख) भाद्विति! तथा । भर्तृदारकस्य रामस्य सकाशात् वावसमन्त्र आगतः। तेन सह भर्तृदारको भरतो भद्विनी प्रेक्षितुमिच्छति किछ ।

<sup>(</sup>ग) केन खल्द्रातेन मामुपालप्यते भरतः।

<sup>(</sup>ध) भाईनि! किं प्रविदातु भर्त्दारकः।

<sup>(</sup>ड) गच्छ । प्रवेशपैनम् ।

<sup>(</sup>च) भिट्टीन ! तथा । जयतु भर्तृदारकः । प्रविशतु किल ।

१, 'हो आ' ख, ग, पाठ:.

भरतः — विजये ! किं निवेदितम् ।

प्रतिहारी -- आम।

भरतः — तेन हि प्रविशावः ।

(प्रविशतः)

केंक्रेयी — (क) जाद! विअआ मन्तेदि — रामस्स सआ-सादो सुमन्तो आअदत्ति ।

भरतः — अतः परं प्रियं निवेदयाम्यवभवस्य ।

केकेयी — (न) जाद! अवि कोसळ्ळा सुमित्ता अ सहा-वहद्व्या।

भरतः — न खलु ताभ्यां श्रोतव्यम् ।

कैकेयी — (आत्मगतम्) (ग) हं किंगुहु भवे । (प्रकाशम्) भणाहि जाद!।

भरतः — श्रूयतां,

यः स्वराज्यं परित्यज्य त्विन्नयोगाद् वनं गतः । : तस्य भार्या हता सीता पर्याप्तस्ते मनोरथः ॥ १३ ॥

<sup>(</sup>क) जात! विजया मन्त्रयते — रामस्य सकाशात् सुमन्त्र आगत इति।

<sup>(</sup>ख) जात! अपि कौसल्या सुमित्रा च शब्दयितव्या l

<sup>(</sup>ग) हं किन्नुखड़ भवेत्। मण जात!।

केकयी --- हं।

भरतः ---

हन्त भोः ! सत्त्वयुक्तानामिक्ष्वाकूणां मनस्विनाम् । वधूप्रधर्षणं प्राप्तं प्राप्यात्रभवतीं वधूम् ॥ १४ ॥

कैकेयी — (आत्मगतम्) (क) भोदु , दाणि काळो कहेउं । (प्रकाशम्) जाद! तुवं ण आणासि महाराअस्स सावं।

भरतः --- किं शप्तो महाराजः।

केकेयी - (ल) सुमन्त ! आर्अक्ख वित्यरेण ।

सुमन्त्रः — यदाञ्चापयति भवती । कुँमार ! श्रूयताम् — पुरा मृगयां गतेन महाराजेन करिंमश्चित् सरित कल्दैं। पूर-र्यमाणो वनगजवृंहितानुकारिदीब्दसमुत्पन्नवनगजदाङ्कया दा-ब्दवेधिना दारेण विपन्नचक्षुपो महपेंश्रक्षभूतो मनितनयो हिंसितः।

<sup>(</sup>क) भवतु, इदानीं कालः कथितुम् । जातः ! स्वं न जानासि महाराजस्य शापम् ।

<sup>(</sup>ख) सुमन्त्र ! आचक्ष्य विस्तरेण ।

१. 'चिकसा' ग. घ. पाठः. १. 'श्रेत्युमर्शत समारः — पु' क. घ. पाठः. १. 'श-अलं पू' सं. पाठः. ४. 'यन् थ' य. पाठः. ५. 'स्वनसा' स. पाठः. ६. 'सो नाम मु' स्न, 'सो मुनियुगो हि' क. ग. घ. पाठः.

भरतः — हिंसित इति । शान्तं शान्तं पापम् । त-तरततः ।

सुमन्त्रः — ततस्तमेवं गतं दृष्ट्वा,

तेनोक्तं रुदितस्यान्ते मुंनिना सत्यभौषिणा । यथाहं भोरत्वमप्येवं पुत्रशोकाद् विपत्स्यसे ॥ १५ ॥ इति ।

भरतः — नन्वदं कष्टं नाम ।

केकेयी — (क) जाद! एदण्णिमत्तं अवराहे मं णिक्खिन विभ पुत्तओ रामो वणं पेसिदो , णहु रज्जळोहेण । अपरि-हरणीओ महैरिसिसावों पुत्तविष्पवासं विणा ण होइ ।

भरतः — अथ तुल्ये पुत्रविप्रवासे कथमहमरण्यं न प्रेपितः।

केंग्री — (स) जाद ! मादुळकुळे वत्तमाणस्स पइदीह्दो हे विष्पवासो ।

<sup>(</sup>क) जात! एतिक्रिमिचमपराधे मां निक्षित्य पुत्रको रामी वनं प्रेपितः, न सङ राज्यकोभेन । अपरिहरणीयो महर्षिशापः पुत्रविष्रवासं विना न भवति ।

<sup>(</sup>छ) जात ! मातुङकुले वर्तमानस्य प्रकृतीभूतस्ते विषयासः ।

 <sup>&#</sup>x27;तपसा स' क. ग. घ. पाटः.
 'वादिना' क. पाटः.
 'हेसि' ग. पाटः.
 'त्रवेशितः' क. ग. घ. पाटः.

भरतः — अथ चतुर्दश वर्षाणि कि कारणमेवेक्षितानि ।

केकेयी — (क) जाद ! चउइस दिअस ति वत्तुकामाए प॰ य्याउळहिअआए चउइश वरिसाणि ति उत्ते।

्र भरतः — अस्ति पाण्डिलं सम्यग् विचारयितुम् । अथ वि-दितमेतद् गुरुजनस्य ।

सुमन्त्रः — कुमार! वसिष्ठवामदेवप्रभृतीनामनुमतं वि-दितं च।

भरतः — हन्त त्रैलोक्यसाक्षिणः खल्वेते । दिष्टवानपैरा-द्धात्रभवती । अम्ब ! यद् भ्रात्मेहात् समुत्पन्नमन्युना मया दू-पितात्रभवती, तत् सर्वे मर्पयितन्यम् । अम्ब ! अभिवादये ।

केंकेयी — (ब) जाद ! का णाम मादा पुत्तअस्त अवराहं ण मिससेदि । उट्टेहि उट्टेहि । को एत्थ दोसो ।

भरतः — अनुगृहीतोऽसि। <sup>\*</sup>आगृच्छाम्यत्रभवतीम्। अचै-

<sup>(</sup>क) जाद ! चतुर्दश दिवसा इति वन्तुकामया पर्याकुळहृदयथा चतुर्दशः वर्षाणीत्युक्तम् ।

<sup>(</sup>ख) जात ! का नाम माता पुत्रकत्यापराधं न मर्थयति । उत्तिष्टोत्तिष्ठ । कोऽत्र दोपः ।

 <sup>&#</sup>x27;मपेक्षि' घ. पाटः. २. 'ति मए उत्तं । पञ्चाउळदिअआए मन्यराए वर्ड' स.
 १. 'वकश्रत्र' ग. पाटः.

<sup>.</sup> बहापि तह्न कृतः।

वाहमार्यस्य साहाय्यार्थं कृत्स्नं राजमण्डलमुद्योजयामि । अयमिदानी ,

> वेलामिमां मत्तगजान्धकारां करोमि सैन्यौधनिवेशनदाम् । बलैस्तरद्भिश्च नयामि तुल्यं ग्लानिं समुद्रं सह रावणेन ॥ १६॥

अये शब्द इवे । तुंर्णे ज्ञायतां शब्दः ।

(प्रविस्य)

प्रतिहारी — (क) जेर्दुं कुमारो । इमं वुत्तन्तं सुणिअ जे-हुभट्टिणी मोहं गऔं ।

केंकेयी -- हं।

भरतः — कथं मोहमुपगताम्या ।

कैंकेयी -- (ल) ऐंहि जाद! अय्यं अस्सासइस्सामो।

(ख) एहि जात ! आर्यामाश्वासियध्यावः ।

<sup>(</sup>क) जयतु कुमारः । इमं वृत्तान्तं श्रुत्वा ज्येष्टभट्टिनी मोहं गता ।

१. 'व श्रूयते । तू' घ. पाटः. २. 'तु भष्टिणी । इ' ग. घ. पाटः. ३. 'आ । भ' क. ख. ग. पाटः. ४. 'गरक जाद अय्या दे अस्तासहदस्या । ग. घ. पाटः.

#### भरतः — यदाज्ञापयत्यम्बा ।

(निष्कान्ताः सर्ने)

पष्टोऽङ्गः ।

#### सप्तमोऽङ्कः ।

(ततः भविशति तापसः)

तापसः — नन्दिलक ! नन्दिलक !।

(प्रविश्य)

निदलकः --- (क) अय्य! अअं हि।।

तापसः — नन्दिलक! कुलपतिर्विज्ञापयति — एव खलु स्वदारापहारिणं त्रेलोक्यविद्रायणं रावणं नाशियत्वा राक्ष-सगणविरुद्धवृत्तं गुणगणविभूषणं विभीषणमभिषिच्य देवदे-विधिसद्धविमलचारित्रां तत्रभवतीं सीतामादाय ऋक्षराक्षस-वानरमुख्यैः परिवृतः सम्प्राप्तस्तत्रभवान् शरिद्धमलगगनच-न्द्राभिरामो रामः। तर्देचासिन्नाश्रमपदेऽस्मद्धिभवेन यत् सङ्कर्णयत्व्यं, तत् सर्वे सज्जीिकयताम् इति।

नन्दिलकः — (ल) अय्य ! सव्यं सैज्जीकिदं । किन्तु,

<sup>(</sup>क) आर्थ ! अयमस्मि ।

<sup>(</sup>ख) आर्थ । सर्व सजीकृतम् । किन्तु,

 <sup>&#</sup>x27;तापसकुमारः)' ग. पाठः, 'ऋषिकुमारः)' स. पाठः. २. 'ऋषिकुमारः—'
 'ऋषिकुमारः ' स. पाठः. ४. 'दस्यास्मि' घ., 'देतस्मि' ग. पाँठः. ५. 'वे कि' स. ग. थ. पाठः. ६. 'वे कि'वा. पाठः.

तापसः - किमेतत् ।

नन्दिलकः — (क) एत्थ विभीसणकेरआ रक्खसा । तेसं भक्खणणिमित्तं कुळवदी पमाणं ।

तापसः — किमर्थम् ।

निदलकः — (ल) ते खु खज्जन्ति ।

तापसः — अलमलं सम्भ्रमेण । विभीषणविधेयाः खलु राक्षसाः ।

नन्दिलकः -- (ग) णमो रक्खससज्जणाअ । (निकान्तः)

तापसः — (विडोक्य) अये अयमत्रभवान् रौघवः । य एषः,

> जय नरवर ! जेयः स्याद् हितीयस्तवारि-स्तव भवतु विधेया भूमिरेकातपत्रा ।

<sup>(</sup>क) अत्र विमीषणसम्बन्धिनो राक्षसाः । तेषां मक्षणनिमित्तं कुळपतिः त्रमाणम् ।

<sup>(</sup>ख) ते खद्ध खादन्ति ।

<sup>(</sup>ग) नमो राक्षससजनाय ।

९. रामः । य<sup>रं</sup> च. पाठः.

इति मुनिभिरनेकैः स्तूयमानः प्रसन्नैः क्षितितलमवर्ताणीं मानवेन्द्रो विमानात् ॥ १ ॥

जयतु भवान् जयतु । (निष्कान्तः)

मिश्रविष्कम्भकः ।

(ततः प्रविशति रामः)

रामः — भोः!

समुदितबलवीर्यं रावणं नाशियत्वा जगित गुणसमग्रां प्राप्य सीतां विशुद्धाम् । वचनमपि गुरूणामन्तशः पूरियत्वा . मुनिजनवनवासं प्राप्तवानिरम भूयः॥ २॥

तापसीनामभिवेन्दनार्थमभ्यन्तरं प्रविष्टा चिरायते खर्हुं मैथिली। (क्लिक्य) अये ईंयं वैदेही,

सखीति सीतेति च जानकीति
यथावयः स्निग्धतरं स्नुपेति ।
तपस्विदारैर्जनकेन्द्रपुत्री
सम्भाष्यमाणा समुपैति मन्दम् ॥ ३॥

 <sup>&#</sup>x27;वादना' क. ग. पाठः. २. 'छ वैदेही ।' क. पाठः. ३. 'एपा खलु वै' ग. पाठः.

#### (ततः पविशति सीता तापसी च)

तापसी — (क) हळा ! एसो दे कुडुम्बिओ । उवसप्प णं । ण सक्कं तुमं एआइणि पेक्सिट्टं ।

सीता — (ल) हं अज्ज वि अविरससणीअं विअ मे प-डिभादि । (उपस्त) जेदु अय्यउत्तो ।

रामः — मैथिलि! अपि जानासि, पूर्वाधिष्ठानमस्माकं जनस्थानमासीत्। अप्यत्र ज्ञायन्ते पुत्रकृतका वृक्षाः।

सीता — (ग) जाणामि जाणामि । ओळोइअपैत्तआ उळ्ळो-ळिअदच्या दाणि संबुत्ता ।

रामः — एवमेतत् । निम्नस्थलोत्पादको हि कालः । मैथि-लि ! अप्युपलभ्यतेऽस्य सप्तपर्णस्याधस्ताब्द्युक्कवाससं भरतं दृष्टा परित्रस्तं सृगयूथमासीत् ।

सीता — (प) अय्यउत्त ! दिढं खु सुमरामि ।

<sup>(</sup>क) हला । एप ते कीटुम्बिकः । उपसर्पेनम् । न शक्यं त्यामेकािकनीं प्रेक्षितुम् ।

<sup>(</sup>ख) हम् अद्याप्यविश्वसनीयमिव मे प्रतिभाति । जयत्वार्यपुत्रः ।

<sup>(</sup>ग) जानामि जानामि । अवलोष्कितपत्रका उल्लोकपितज्या इदानीं संहत्ताः ।

<sup>(</sup>ष) आर्यपुत्र ! दढं खन्न स्मरामि ।

१. 'ओ । ज' ग. पाढः. २. 'खि' म. पाठः.

रामः — अयं तु नस्तपसः साक्षिभूतो महाकच्छः। अत्रा-स्माभिरासीनैस्तातस्य निवपनिकयां चिन्तयिकः काश्चनपार्थो नाम मृगो दृष्टः।

सीता — (क) हं अय्यउत्त ! मा खु मा खु एवं भणिदुं। (भीता बेपते)

रामः — अलमलं सम्भ्रमेण । अतिकान्तः खल्येष कालः । (दिशो विलोक्य) अये कुतो नु,

> रेणुः समुत्पतित लोधसमानगौरः सम्प्रावृणोति च दिशः पवनावधूतः । शङ्ख्यानिश्च पटहस्यनधीरनादैः सम्मूच्छितो वनमिदं नगरीकरोति ॥ ४ ॥

> > (प्रविश्य)

लक्ष्मणः --- जयत्वार्यः । आर्य !

अयं सैन्येन महता त्वहर्शनसमुत्मुकः । मातृभिः सह सम्प्राप्तो भरतो भातृवत्सलः ॥ ५ ॥

रामः - वत्स लक्ष्मण ! किमेवं भरतः प्राप्तः ।

(क) हम् आर्यपुत्र! मा खल्ल मा खल्लेवं भणितुम् ।

<sup>1. &#</sup>x27;मा मा ए' ग. पाठ:.

लक्ष्मणः — आर्य ! अथकिम् ।

रामः — मैथिलि! श्वश्रूजनपुरोगं भरतमवलोकियतुं विशा-लीकियतां ते चक्षुः।

सीता — (क) अय्यउत्त ! इष्छिदच्ये काळे भरदो आअदो ।

(ततः प्रविश्वति भरतः समात्रकः)

भरतः ---

तैरतेः प्रवृद्धविषयैविषमैविमुक्तं मेषैविमुक्तममलं शरदीव सोमम् । आयीसहायमहमद्य गुरुं दिदक्षुः प्राप्तोऽस्मि तुष्टहृदयः स्वजनानुबद्धः ॥ ६॥

रामः — अम्बाः! अभिवादये।

सर्वाः — (ल) जाद ! चिरं जीव । दिद्विआ वड्डामो अव-सिदपडिण्णं तुमं कुसळिण सह बहुए पेक्लिअ ।

रामः -- अनुगृहीतोऽस्मि ।

<sup>(</sup>क) आर्यपुत्र । एष्टच्ये काले भरत आगतः ।

<sup>(</sup>स) जात । चिरं जीव । दिष्ट्या वर्धामहे अवसितपतिझं त्यां कुशान्ति सह बच्चा प्रेश्य ।

<sup>1. &#</sup>x27;बु' ग. पाठ:.

लक्ष्मणः -- अम्बाः! अभिवादये।

सर्वाः — (क) जाद! चिरं जीव।

लक्ष्मणः — अनुगृहीतोऽस्मि ।

सीता --- (ब) अय्या ! वन्दामि ।

सर्वाः — (ग) वच्छे ! चिरमङ्गळा होहि ।

सीता --- (१) अणुग्गहिद्धि ।

भरतः — आर्य! अभिवादये भरतोऽहमरिम ।

रामः — एहोहि वत्स! इक्ष्वाकुकुमार! स्वस्ति, आयु-ष्मान् भव ।

> बक्षः प्रसारयं कवाटपुटप्रमाण-मालिङ्गं मां सुविपुलेन अजहयेन । उन्नामयाननमिदं शरदिन्दुकल्पं प्रह्लादय व्यसनदम्धमिदं शरीरम् ॥ ७॥

भरतः — अनुगृहीतोऽस्मि । आर्थे ! अभिवादेये भरतो-ऽहमस्मि ।

<sup>(</sup>क) जात ! चिरं जीव ।

<sup>(</sup>ख) आर्याः ! बन्दे ।

<sup>(</sup>ग) वत्से । चिरमङ्गला भव ।

<sup>(</sup>घ) अनुगृहीतासि ।

<sup>1. &#</sup>x27;वे।' क. स. घ. पाठः.

सीता — (क) अय्यउत्तेण चिरसञ्चारी होहि।

भरतः — अनुगृहीतोऽस्मि । आर्थे ! अभिवादये ।

लक्ष्मणः — ऐहोहि वर्से! दीर्घायुर्भव । परिष्वजस्व गा-ढम् । (आक्ष्मिति)

भरतैः — अनुगृहीतोऽस्मि । आर्यः प्रतिगृह्यतां राज्य- . भारः ।

रामः -- वत्स! कथिमव ।

कैकेयी -- (ल) जाद! चिराहिळसिदो खु एसो मणोरहो।

(ततः प्रविश्वति राष्ट्रप्तः)

शत्रुघः ---

विविधैर्व्यसनैः क्विष्टमक्विष्टगुणतेजसम् । द्रष्टुं मे त्वरते बुद्धी रावणान्तकरं ग्रुरुम् ॥ ८॥

(उपॅगम्य) आर्य ! रात्रुझोऽहमभिवादये ।

<sup>(</sup>क) आर्यपुत्रेण चिरसञ्चारी भव।

<sup>(</sup>ख) जात ! चिराभिष्टवितः खल्वेप मनोरथः ।

 <sup>&#</sup>x27;आयुष्मान् भव। भे ग. पाठः.
 'स्तः ! इत्वाकुकुमार! स्वस्तायुष्मान् भव। भे क. पाठः.
 'तः — आ' ख. प. पाठः.
 भे किमिदम्। प. पाठः.
 प. 'वेख्र)' ग. पाठः.

रामः — एहोहि वत्स! स्वस्ति, आयुष्मान् भव ।

शानुष्ठाः — अनुगृहीतोऽस्मि । आर्थे! अभिवादये ।

सीता — (क) बच्छ! चिरं जीव ।

शानुष्ठाः — अनुगृहीतोऽस्मि । आर्थे! अभिवादये ।

लक्ष्मणः — स्वस्ति, आयुष्मान् भव ।

शानुष्ठीः — अनुगृहीतोऽस्मि । आर्थे! एती वसिष्ठवामदेवौ

सह प्रकृतिभिरभिषेकं पुरस्कृत्य त्वहर्शनमभिलपतः।

तीथोंदकेन मुनिभिः स्वयमाहतेन नानानदीनदगतेन तव प्रसौदात्। इच्छन्ति ते मुनिगणाः प्रथमाभिषिक्तं द्रष्टुं मुखं सलिलसिक्तमिवारविन्दम्॥९॥ कैकेयी — (ण)गच्छ जाद! अभिळसेहि अभिसेअं।

रामः — यदाज्ञापयत्यम्बा । (निष्कान्तेः)

<sup>(</sup>ख) वत्स | चिरं जीव |

<sup>(</sup>क) गच्छ जात! अभिलपाभिषेकम्।

 <sup>(</sup>बत्स | सा' ग. पाठः. २. 'झः — आ' क. स. ग. पाठः. ३. 'भावात्' स.
 घ. पाठः. ४. 'न्ता' घ. पाठः.

#### (नेपध्ये)

जयतु भवान् । जयतु स्वामी । जयतु महाराजः । ज-यतु देवः । जयतु भद्रमुखः । जयत्वार्थः। जयतु रावणान्तकः ।

केकेयी — (क) एदे पुरोहिदा कञ्चुइंगी पुत्तअस्स मे वि-जअघोसं वड्डअन्तो आसीहि पूजअन्तिं।

सुमित्रा — (ल) पइदीओ परिचारआ सज्जणा अ पुत्तअ-स्स मे विजअं बहुअन्ति ।

(नेपध्ये)

भो भो जनस्थानवासिनस्तपस्विनः! शृष्वन्तु शृष्वन्तु भवन्तः।

> हत्वा रिपुप्रभवमप्रतिमं तमोघं सूर्योऽन्धकारमिव शौर्यमयैर्मयूखैः । सीतामवाप्य सकलाशुभवर्जनीयां रामो महीं जयति सर्वजनाभिरामैः॥ १०॥

<sup>(</sup>क) एते पुरोहिताः कञ्चुकिनः पुत्रकस्य मे विजयपोपं वर्धयन्त आशीर्भः पूजयन्ति ।

<sup>(</sup>स) प्रकृतयः परिचारकाः सजनाश्च पुत्रकस्य मे विजयं वर्धयन्ति ।

<sup>1. &#</sup>x27;तु स' ग. पाठः. २. 'सेंपुत्रः । ज' स. पाठः. ३. 'जो पक्टिदीओ सदादा मे पुत्तअस्य विज्ञकं व' थ., 'गो पह्दीओ सहउदा मे पुत्तअस्य विज्ञकं व' स. पाठः. ४. 'नित । ने' क. ग. पाठः. ५. 'मः ॥ त' ग. पाठः.

पनायजन्तः पुलिकोऽत्र तमग्रन्दो क्षेयः ।

#### कैकेयी — (क) अम्महे, पुत्तस्त मे विजअघोसणा वड्डइ ।

(ततः प्रविदाति कृताभियेको रामैः सपरिवारः)

रामः — (विलोक्याकाशे) भोस्तात!

स्वर्गेऽपि तुष्टिमुपगच्छ विमुख दैन्यं कर्म त्वयाभिल्पितं मिय यत् तदेतत्। राजा किलास्मि भुवि सत्कृतभारवाही धर्मेण लोकपरिरक्षणमभ्युपेतम्॥ ११॥

#### भरतः--

अधिगतनृपरान्दं धार्यमाणातपत्रं विकसितकृतमौर्लि तीर्थतोयाभिषिक्तम् । गुरुमधिगतलीलं वन्द्यमानं जनौषै-नेवशशिनमिवार्यं पश्यतो मे न तृप्तिः॥ १२॥

#### शत्रुष्ठः ---

एतदार्याभिषेकेण कुलं मे नष्टकल्मपम् । पुनः प्रकाशतां याति सोमस्येवोदये जगत् ॥ १३ ॥

रामः — वत्स लक्ष्मण! अधिगतराज्योऽहमस्मि ।

<sup>(</sup>क) अग्महे , पुत्रस्य मे विजयचीपणा वर्धते ।

 <sup>&#</sup>x27;मः गीतवा सह। रा' गः, 'मः ) रा' क. पाटः.
 'मः — भी' क. प.,
 'मः (अर्थमक्लोक्य) मो' गः पाठः.

#### लक्ष्मणः — दिष्ट्या भवान् वर्धते । (पविस्य)

काञ्चुकीयः — जयतु महाराजः । एष खलु तत्रभवान् विभीषणो विज्ञापयति, सुशीवनीलमेन्दजाम्बवसन्मैत्प्रमुखा-श्रानुगच्छन्तो विज्ञापयन्ति — दिष्ट्या भवान् वर्धत इति ।

रामः — सहायानां प्रसादाद् वर्धत इति कथ्यताम् । काञ्चुकीयः — यदाज्ञापयति महाराजः ।

कैकेयी — (क) धण्णौ खु ह्मि। इदं अब्भुदअं अओज्ह्मा-अं पेक्खिदं इच्छामि।

रामः — द्रक्ष्यति भवती । (विलोक्य) अये प्रभाभिर्वनिषद-मखिलं सूर्यवत् प्रतिभाति । (विभाव्य) आ ज्ञार्तम् । सम्प्रातं पु-प्पकं दिवि रावणस्य विमानम् । कृतसमयभिदं रमृतमात्रमुप-गैंच्छतीति । तत् सर्वेरारुद्धौतें रथैः।

(सर्वे आरोहान्त)

(क) धन्या खल्यस्मि । इनमभ्युद्यमवोध्यायां प्रक्षित्विग्ङ्याभि ।

१. 'णा सु य पाठः. १. 'सदादयक भवन्त वि य. पाठः. ३. 'ण्या कदा स् अव्सुदर्भ गिवंदिश अभाग्यं पेकलाधि' ए. पाठः. ४. 'क्ये) किसेतत् थ्र' ६. स. पाठः. ५. 'व स्व । (वि' कः पाठः. ५. 'व स्व । (वि' कः पाठः. ७. 'ति । आ' स. पाठः. ८. 'तम् । एपायः विमा' स. पाठः. ९. 'नम् । तत् '६., 'तं स्मृ' स. पाठः. १०. 'तिष्ठति' स. पाठः. १३. 'तम् । पाठः. १३. 'ताम् । (तो स. पाठः. १३. 'वः । अ' स. पाठः. १३. 'वः । विष्ठति' च. पाठः.

रामः---

अचैव यास्यामि पुरीमयोध्यां सम्बन्धिमित्रैरनुगम्यमानः।

लक्ष्मणः ---

अधैव पश्यन्तु च नागरास्त्वां चन्द्रं सनक्षत्रमिवोदयस्थम् ॥ १४ ॥

(भरतवाक्यम्)

यथा रामश्र जानक्या बन्धुभिश्र समागैतः । तथा रुक्ष्म्या समायुक्तो राजा भूमि प्रशास्तु नः॥१५॥

(निष्कान्ताः सर्वे)

सप्तमोऽद्धः ।

प्रतियानाटकं समाप्तम् ॥

a. 'नू' ग. पाटः.

## APPENDIN I.

# भासरूपक्षगतानामार्थप्रयोगाणां स्नाचिका

### प्रयोगाः.

|                        | स                             |
|------------------------|-------------------------------|
| शास्त्राननुरोधप्रकाराः | प्रकातिभावविधिविरुद्धः        |
| HOLL                   | do.                           |
| W                      | ₹. (3)                        |
|                        | ी (६.३.८<br>यस्याच्याच्याच्या |
|                        | 2 10                          |

| भक्रत्याशिषि' (६.३.८३) इति प्रकृतिभावविधिविरद्धः समावः सहश्चन्द्रस्य<br>सप्तीकायेत्र्यः सन्तः । | अत्र 'राजाहस्सिख्स्यः-'(५.४.९१) इति समासान्त्रमस्ययो न कृतः। तद्नि- | वास्रवणऽप्यवशाताय प्रयाग न पाणनांयांशेष्टा जातु प्रयुक्तते ।<br>पूर्ववत् । | <ol> <li>उर:मश्तिभ्यः कप् ' (५. ४. १५१) इति नित्यमिह् कपा भाव्यम् ।</li> <li>इह तुम् अवासीयः ।</li> </ol> | अज्ञासमासे 'गृख' इति स्वक्तरणं शास्त्रिकद्धं , 'सगासेऽनज्यूदें—' (७. १. १७)<br>इति समास यत्र तदिशानात । |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| १. म्यस्ति भवते सपक्षीकाय(अवि०प्ट० १०८) भग्रुग्या<br>सप                                         | े. काशिराङ्के (आवि॰ प्रु॰ ११०) अन्न 'र                              | (दूतवा० ए० ३२)                                                             | थ. युदाराः (मध्य०प्ट०१२) जराम<br>५. रुदनीम् (दूतबा०प्ट०३३) इह नुम                                         | ६. गृह्य (दूतघ० पृ० ५९.) अज्ञासः<br>इति                                                                 |
| مَ                                                                                              | o <sup>5</sup>                                                      | m                                                                          | ાં કે                                                                                                     | or .                                                                                                    |

इह माराब्दयोगे क्लाप्रत्ययः प्रयुक्तोऽशासीयः। 'अलंखल्वोः-' (३.४.१८) इत्यत्र तु न पर्यायप्रहाम्। (ধ্বস্ত তু ০ হ ০) ८..मा मा मूयो अबङ्गिअ (स्वप्न० पृ० ३२) उ

(आबि० पु० ३७) ९. मा णिज्यन्धिञ

(स्वप्त० प्र० २५) १०. अर्घ्य मा दाणि अण्णं चिन्तिअ

११. मा दाणि भवं अताजं ओहासिअं काद्

(स्वप्त ० प्र ० ५९)

(বালত ঘূত ৭০) १२. माखु माखु पाहपं काळेअ पविषिद्

१३. माखु माखु महा! एदं जळासम्रं प्रवि-

सिंदुं (बाल ० प्र० ४८) १४. माखु माखु मं शाबेटुं (प्रातेशा० १० ४५)

(বিন্ন ৩ ৫ ৫ (১) १५. मा दाणि महा। अदिमर्च सन्तिधिद्

१६. जपापुष्पामिम रक्छोचनः

(स्वप्त हु । १५) । (मातेज्ञा० प्र० ५६)

(मिलिमा ९ ५० ८१) ८. आप्रदेश

शास्त्राननुराध्यकाराः.

हह : माशक्रयोगे क्ताप्रस्ययः प्रयुक्तोऽशास्त्रीयः । 'अॐसह्योः–' (३, ४. १८) इत्यत्र तु न पर्वायप्रहणम् ।

मितिषेषाथोऽत्र मासञ्दः । तथोगे त्रुमुन् न विहितः

अत्र स्कराब्दस्य सापैश्रखेऽपि समासः ऋतोऽशास्त्रीयः ।

इह 'आडि सुमच्छयोः' (बा० १. ३. २१) इति आसमनेषदेनैव भाव्यम् । मुषुक्तं चान्यत्र तद् 'आप्रच्छे' (मतिमा॰ प्र॰ ४९) इति ।

| १९. खियते   स्वाप्त हु० ६९) कर्मकरवात् । कर्मण चेद् रखत इत्यन्न तरसम्भवः, रहर- २०. स्काते   स्विम० प्र० ६९) कर्मकरवात् । २१. मस्यते, (वर्षेते वा) (मितेबा॰ प्र० ३) अत्रात्मनेपदं चिन्त्यम् । कर्मभावात्र कर्मवद्वावोऽपि । २१. द्रस्यते   (प्रतिका॰ प्र० १६) अत्र कर्तेति यगारमनेपदं चिन्त्यम् । कर्मवद्वावोऽपि दुरुपपादः । २१. माम्पते (प्रतिका॰ प्र० १८) कर्तविश्मभावित्रम् । कर्मवद्वावोऽपि दुरुपपादः । २१. स्विमतां प्रतिका॰ प्र० १८) इहास्मनेपद्मविषम् । २१. स्विमतां प्रवाः प्र० १८) वृहास्मनेपद्मविषम् । २१. स्विमतः (प्रतिका॰ प्र० १८) वृहास्मनेपद्मविषम् । २२. वीजन्तः (अभिषे॰ प्र० ११) क्षित्वति परस्मैपदं चिन्त्यम् । भावे लिट हु कर्न्धवावकं हुतीयाः तमन्त्र्यम् । २२. वीजन्तः (अभिषे॰ प्र० १६) अत्रावैभी पिज्ञिषः कृतः । ३२. समाध्रासिद्वम् (अभिषे॰ प्र० ६६) ११तां दृस्यः' (६. ३. ९२) इति दृस्वरं न क्षतम् । पत्रन्तान् 'त्र दहोन्- | ात । समाधयम् ।<br>१९३३ में जाभिकः (मतिमा० पृ० ६९) अत्र पादादी सुम्चळळ्ला भेः आदेशो न विदितः । निपातस्यायण स्याप्ता |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|

| युक्ता,                                                                                 | उत्का,                                                                           | म<br>च                                                                            |                                                                                                                                                   |                                                      |                                                             |                                                                                                |
|-----------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------|
| क्विकिनिद्।श्रयितुं                                                                     | क्वनिक्वित्राश्रयितु                                                             | अयतेरात्मनेपदं                                                                    | _                                                                                                                                                 | म्पूर्वम् ।                                          |                                                             |                                                                                                |
| यम् । तद्नित्यतापि                                                                      | यम् । तद्गिस्यतापि                                                               | मसिद्ध इंद्र पशुक्तः                                                              | ॥ च स्थोकार्थे संहिता<br>ठंघोगुरत्यमाश्रितम् ।<br>एकान्तरेऽपि ।                                                                                   | शब्दे आढः संक्षेषणः                                  | योगोऽपूर्व एपः ।                                            | र ।<br>ग सहप्रयोगोऽष्वैः ।                                                                     |
| अप्रानुदावेन्साटातमेषदं न्याय्यम् । तद्नित्यतापि कचित्कविदाशयितुं युक्ता,<br>न बहुत्र । | अत्रानुद्रिक्दादासमेपरं न्याप्यम् । तदनिस्यतापि क्षनिक्विन्धायितुं<br>न बहुत्र । | प्रतेतीत्वर्षे मत्याइपूर्वेऽयतिरमसिद्ध इह प्रयुक्तः । अयतेरास्मनेपदं च<br>कृतम् । | इह विसम्भिता दृश्यते । नित्या च स्थोकार्थे संहिता<br>शार्द्जविभीडिते प्रथमपादास्ते स्वोगुरुत्यमाश्रितम् ।<br>एवञ्जातीयकमनेकमास्ति रूपकान्तरेऽपि । | अवन्त्या आधिपतिरित्यधिपतिशब्दे आङः संक्षेषणमपूर्वम । | यदिशब्द-चेच्छब्दयोः सहप्रयोगोऽपूर्व एपः                     | पूर्ववत् ।<br>अत्र वदिश्वव्दस्य सत्सप्तम्याश्च सहप्रयोगोऽबूर्वे ।                              |
| (स्वप्तः ए० १६) (<br>সেবিত ए० १९)                                                       | (পবিত দৃত ২ ৪)<br>(বাক্তত দৃত ২ ৭)<br>(রুরেত দৃত ৭ ৪)                            | (अभिषे॰ पृ॰ २४)                                                                   | (बाल० पृ० २२)<br>(अभिषे० पृ० ७३)                                                                                                                  | (লম০ হ০ ৸৪)                                          | णार्थं विसुक्तश्चेत्<br>(प्रतिज्ञा॰ ए॰ ७०)                  | থঘারী:<br>(সবিত গুও ६০)<br>(থস্থত গুও १৪)                                                      |
| ३४. उत्मधित्याति<br>३५. परिव्यजति                                                       | ३६. परिष्यज्ञा<br>३७. परिष्यज्ञामि<br>३८. उपरुप्यति                              | ३९. मृत्यायति                                                                     | ४०. विगाद्य उस्काम्<br>४१. बद्या ते हृदयम्                                                                                                        | ४२. अवन्त्याधिषतेः                                   | ४१. वचेवं नलागिरिमहणार्थं विमुक्तश्चेत्<br>(प्रतिज्ञा॰ प्र॰ | <ol> <li>इष्ट चेदेकानियानां यवागिः</li> <li>(३</li> <li>४५. यदि दातन्तेः</li> <li>(</li> </ol> |
| 00 3°                                                                                   | w 9 V                                                                            | 0                                                                                 | 0 00                                                                                                                                              | 30                                                   | 50<br>60                                                    | 00 0°<br>00 00                                                                                 |

#### APPENDIX 11.

#### श्लोकानुक्रमणी ।

|                    | पृष्ठम्     |                    | TOTAL       |
|--------------------|-------------|--------------------|-------------|
|                    |             |                    | पृष्टम्     |
| अक्षोभ्यः क्षोमितः | १९          | आपृच्छ पुत्र       | <1          |
| अक्रं मे स्प्रज्ञ  | १७          | आरब्धे पटहे        | 7.5         |
| अत्र रामश्च सीता   | 99          | आश्चाबन्तः         | ७२          |
| अद्य सल्यव         | . \$8       | इदं गृहं तत्       | 90          |
| अधैव यास्यामि      | 355         | ' इदं तत् सीमयं    | ६५          |
| अधिगतनृप           | 158         | इदानीं भूमि        | 8           |
| अनपत्या वयं        | 30          | इयं स्वयं ,गच्छतु  | €8          |
| अनुचरति शशाङ्कं    | २३          | इयं हि नीलोत्पल    | <<          |
| अन्वास्यमान        | 42          | इयमेका पृथिव्यां   | ७९          |
| अपि सुगुण!         | ६८          | इह स्थास्यामि      | <b></b> \$< |
| जयं ते द्यितो      | १३          | उभयस्यास्ति '      | <0          |
| अर्थ सैन्येन       | 106         | एतदार्याभि         | \$ \$ 8     |
| अयं हि पतितः       | 98          | एते ते दैवताना     | 84          |
| अयममरपतेः          | 36          | एते भृत्याः स्वानि | 33          |
| अयशासि यदि         | 99          | कमप्यर्थ चिरं      | 3.5         |
| अयोध्यामटवी        | 88          | कणी त्वरापहत       | १५          |
| अहुरसमर            | <b>\$</b> ₹ | कस्यासी सदश        | 88          |
| अहं पश्चात्        | 6.6         | कामं दैवत          | 84          |
| अहं हि दुःख        | 3.8         | काले खल्वागता      | 90          |
| अहो बलमहो          | ८३          | कुतः क्रोधो विनी   | 98.         |
| आदर्शे बस्कला      | 19          | कृतान्तशस्या       | 80          |
|                    |             |                    |             |

|                     | वृष्ठम् । |                         | पृष्टम्    |
|---------------------|-----------|-------------------------|------------|
| कृत्वा स्ववीर्य     | (9,       | त्रैहोक्यं दग्धु        | ₹0         |
| कमप्राप्त इते       | २०        | त्वया राज्यैषिण्या      | . 48       |
| क ते ज्येष्ठी रामः  | ₹8        | दैस्येन्द्रमान          | 48         |
| गच्छन्ति तुष्टि     | ७७        | द्वमा धावन्तीय          | ४२         |
| गतो रामः प्रियं     | ₹७        | धन्याः खल्ल वने         | 33         |
| गत्वा तु पूर्व      | ९,२       | नरपतिनिधनं भवत्र        | ६७         |
| गत्वा पूर्व स्व     | 44        | नर्पतिनिधनं मया         | 99         |
| गुरोर्मे पाद        | 28        | नागेन्द्रा यवसा         | 36         |
| गोपद्दीना यथा       | . 48      | नारीणां पुरुषाणां       | <b>१</b> ६ |
| धनः स्पष्टो धीरः    | € १       | नियतमनियतारमा           | ७७         |
| चरति पुलिनेषु       | २         | निर्घुणध कृतभ           | ६१         |
| चीरमात्रोत्तरी      | २६        | नियोंगाद् भूषण।         | 38         |
| छत्रं सञ्यजनं       | 2         | पक्षाभ्यां परिभूय       | ¿0.        |
| जय नरवर!            | 804       | पतस्युत्थाय             | 36         |
| तं चिन्तयामि        | ६९        | पतितमिव शिरः            | 88         |
| तं समृत्वा गुरुक    | . 88      | पादोपभुक्ते             |            |
| तत्र यास्यामि       | 48        | पिद्धः प्राणपरि         | 85.        |
| तपःसङ्गाम"          | - २५      | षिद्धर्नियोगा<br>-      | 1 86       |
| तवैय पुत्रः         | ३२        | वितुर्मे की व्याधिः     | 88         |
| तातस्यैतानि         | ८२        | पितुर्मे नीरसः          | 44         |
| ताते धनुर्नमिय      | 3.5       | पित्रा च बान्धव         | 99         |
| तीर्योदकेन          | 888       | प्र <b>स्यातसद्</b> गुण | 98.        |
| तेनोक्तं रुदित      | 100       | फलानि इष्ट्रा           | 99"        |
| तैस्तर्पिताः स्रुत  | 68        | बलादेष दश               | 60         |
| तैस्तैः पश्द        | १०९       | , मझः शकः               | 64         |
| त्यक्तवा तां गुरुणा | <u> </u>  | भरतो वा भवेद्           | 50         |
| त्यक्तवा सेहं       | 48        | अमित संडिलं             | ৩৸         |
|                     |           | 19                      | TO THE     |

|                     | पृष्ठम्    |                       | पृष्ठम् |
|---------------------|------------|-----------------------|---------|
| मञ्जलार्थेऽनया      | २ १        | बक्षः प्रसारय         | 220     |
| मद्भुजाकृष्ट        | 20         | वनगमन                 | १८      |
| मम मातुः त्रियं     | 99         | वयमयशसा               | ५३      |
| मग मातुश्च          | ५३         | वरुक्रलेहित           | 99      |
| माययापहरते .        | <8         | विचेष्टमानेव ,        | 66      |
| मा स्वयं मन्यु      | १६         | विलपसि किमिदं         | (8      |
| <b>मु</b> खमनुपर्भ  | ६२         | विविधैर्व्यसनै        | 838     |
| मेरुधलक्षिय         | २७         | वेलागिमां मच          | 808     |
| यः स्वराज्यं        | 90         | वैरं मुनिजन           | ९५      |
| यत्कृते महति        | 21         | शश्रुवलक्ष्मण         | १४      |
| यत्सत्यं परि        | .६९        | शरीरेऽरिः             | १७      |
| यथा रामध्य          | ११६        | शुल्कं विपणितं        | 16      |
| यदि न सहसे          | 86,        | शुन्यः भाषो यदि       | ३३      |
| यस्याः शकसमो        | १७         | शोकादवचनात्           | 20      |
| यावद् भविष्यति      | ६०         | श्रद्धेयः स्वजनस्य    | وی      |
| युद्धे येन सुराः    | <8         | श्रुत्वा ते बनगमनं    | २१      |
| येन प्राणाश्च       | 85         | सकृत् स्प्रज्ञामि     | 38      |
| योऽस्याः करः        | ७५         | सखीवि सीवेति          | १०१     |
| योऽहमुस्पतितो       | <b>د</b> ق | सत्यसन्ध ! जित        | 39      |
| रयोश्रतुर्थो        | ६२         | समं बाच्येण           | \$8     |
| राज्ये त्वामभिषिच्य | ३७         | समुदितवरु             | 808.    |
| रामं वा शरण         | 64         | सीतामवः पातु          | 8.5     |
| रामछक्ष्मणयो        | ३६         | सुमीबो अंशितो         | 50.     |
| रामेणापि परि        | २९         | सुचिरेणापि            | 101     |
| रेणुः समुत्पताति    | 205        | सूर्य इव गतो          | 30      |
| वक्तव्यं किश्च      | 84         | सौबर्णान् वा मृगान् ु | (3)     |
| वक्षः त्रसारय       | 88         | स्वर्ग गते नर         | 44      |

|                    | <b>पृष्ठम्</b> |               | प्रथम् |
|--------------------|----------------|---------------|--------|
| स्वगेंडपि तुष्टि   | 888            | हा वस्स! राम! | २९     |
| स्वैरं हि पश्यन्तु | 39             | हृद्य! भव     | 8<     |
| हत्वा रिपुप्रभव    | 113            | हदयस्थित      | 98     |
| हन्त भोः! सत्त्व   | ९९             |               |        |

#### APPENDIX BL.

#### (माङ्डानं) नीलकण्डचाक्यार्सकाक्काद्रधिगते चतु-र्थाङ्कादिसप्तमाङ्काविषके जीर्णतालपत्रात्मके नवादकें दृष्टाः पाठभेदाः ।

| 23.  | पर्किः. | मुदितपुस्तकपाठः.             | मवादर्शपाटः.                            |
|------|---------|------------------------------|-----------------------------------------|
| ५७   |         |                              | ततः प्रविश्वति नन्दिनिका<br>प्रतिहारी च |
| >>   | •₹      | विजया — ह                    | मतिहारी — इ                             |
| 73   | 33      | भणेहि भणेहि । अ              | भणेहि । अ                               |
| 31   | ٩       | विजया — भ                    | प्रतिहारी — भ                           |
| 46   | २       | विजया — अही अचा              | प्रतिहारी अचा                           |
| 22   | 6       | विजया — (स                   | प्रतिहारी (स                            |
| 93   | "       | इं एवं गदी .                 | हं गदे।                                 |
| 23   | 33      | णन्दिणिए। एहि असे भ          | हळा! एहि भ                              |
| Έ, ο |         | इति । सु                     | इति ब्र्याः । सु                        |
| 51   | 3.8     |                              | हि इ                                    |
| ६्१  | 4       | मः सीतालक्षणाभ्याम्)         | मः सीता लक्ष्मणश्च ।) 🍃                 |
| ,,   | ٤       | ण्यं सहर्षम्) सी             | र्ण्य लक्ष्मणं बिलोक्य) सी              |
| ,,   | १६      | क्षरतया चतु                  | क्षरकरश्चतु                             |
| 19   | २०      | र्यः । (परिकामति) भ          | ર્યઃામ 🧺                                |
| ६२   | १०      | (सुमन्त्रं हट्टा) अये तातः । | मुमन्त्रः — अये कुमारो                  |
| • /  |         | सुमन्त्रः — अये कुमारो ल-    | लक्षणः। लक्ष्मणः                        |
|      |         | क्षणः। भ                     | अये तातसुमन्त्रः। भ                     |

| 58. | पहिक:. | मुद्रितपुस्तकापाठः.                         | नवादर्शवाटः.                               |
|-----|--------|---------------------------------------------|--------------------------------------------|
| ६२  | 23     | णः एब्रोहि । आ                              | णः आ                                       |
| 19  | 33     | भव । (सुमन्त्रं वीक्ष्य) तात                | भव । तात                                   |
| ξą  | ₹      | णः — प्                                     | णः—(उत्थाप्यालिङ्गच) ए                     |
| 33  | 75     | र विस्त स्व                                 | र! स्व                                     |
| 39  | १३     | दम् । (उपेत्य) ज                            | दम् । (प्रविश्य) ज                         |
| 33  | 11     | र्यः । आर्यः! अ                             | ર્યઃ 1 અ                                   |
| ६४  | v      | मः — वत्स । लक्ष्मण ! इदमपि<br>तावदारमा     | नः — इदमध्यात्मा                           |
| 1)  | <      | ंसि । गच्छ सत्कृत्य शीवं प्र                | ति । बस्स ! रूक्ष्मण ! यच्छ<br>संस्कृत्य प |
| 33  | १६     | तमयलोक्य) हं त                              | तं हङ्गा) त                                |
| ६५  | २      |                                             | सदिस्सो ।                                  |
| 13  | 3      | न्त्रः — अ                                  | न्त्रः (विलोक्य) अ                         |
| ,,  | ₹₹.    | किं फरिव्यसि । सु                           | किम् । सु                                  |
| ξξ. | 3      | न्त्रः — अ                                  | . न्त्रः — कुमार ! अ                       |
| 77  | S      | र्षम्) ए                                    | र्षमालिक्सच) ए                             |
| 33  | \$8    |                                             | न्त्रः ज                                   |
| ευ  | \$ 0   | तः — आर्थे । न .                            | तः — न                                     |
| 39" | 33     | व्ये । अहमेव यास्यामि । (क                  |                                            |
| ६८  | ß      | मः — बन्स । केकेये। मातः ! मा<br>मैबम् । पि | ृमः —ं फैकेयीमातः !िप                      |
| ६९  | 9      | बत्स ! फै                                   | 4                                          |
| 77  | ٩      | त्वद्वाक्य                                  | तद्वाक्य                                   |
| 90  | ર      | त्तरमभिद्दितम् । भ                          | त्तरा वयम्। भ                              |
| 11  | 8      | मः — वस्स । कः                              | मः कः                                      |
| 33  | 4      | तः — आर्य ! श्रु                            | तः — तात ! श्रु                            |
| 22  | 33     | तम् । तातं ! श्रुतम् । स                    | तम् । स                                    |

| हरे. | पहिकाः. | मुद्रितपुस्तकपाठः.                        | नचादर्शपाटः.                 |
|------|---------|-------------------------------------------|------------------------------|
| 00   | १२      | ददामिं। किमहमनु                           | ददानि । किमनु                |
| ७१   | 8       | मः — (स्वगतं) इ                           | मः — (विचिन्त्य) इ           |
| 7)   |         | अय्यउत्त । णं दीयदि खु पु                 | णं देदु अव्यउची पु           |
| 12   | 9       | मः — तथास्त् । व                          | मः — व                       |
| 17   | 20      | स्मि । (गृहोस्वा) आ                       | स्मि। आ                      |
| 22   | 88      | तः — (आत्मगतम्) ह                         | तः — इ                       |
| ७२   | 8       | मः — बरस ! कै                             | मः — कै                      |
| 73   | ٤       | भिस्सदि कुमारो भरदो ।                     | मिस्सिदि ।                   |
| 39   | v       | मः अ                                      | मः — मैथिलि ! अ              |
| ७३   | 8       | वत् । यस्तः! लक्ष्मणः! इतस्ता-<br>वत् । आ | बत्। आ                       |
| ७४   | 33      | णुहिओ देवस                                | णुचिहिदो स                   |
| ७५   | 3       | (विमृस्य) ईहरामेवैतत्। या                 | या .                         |
| 21   | Ą       | मि । तत्                                  | मि । (परिकम्य) तत्           |
| 23   | 22      | ही। (परिक्रम्यावलोक्य) अ                  | ही । अ                       |
| 71   | 8       | भिषिक्तानि                                | भिषेकानि :                   |
| in   | 20      | ही। भोः! कष्टम्। यो                       | ही। यो                       |
| 23   | 84      | (उपेत्य) मै                               | (उपसृत्य) मै                 |
| 11   | 35      | ता — हं अय                                | ता — (बिलोक्य) अम्मो<br>अय्य |
| ७६   | eq      | स्स विभ अय्य                              | स्स अय्य                     |
| 11   | १४      | रः तत् क                                  | रः । क                       |
| 99   | . 6     | ण वि अय्यउची एदं ता                       | णावि ता                      |
| 96   | 8       | (परिक्रम्याधो विलोक्य) इ                  | ξ                            |
| 11   | 9       | मः — (बिलोक्य) अ                          | मः — अ                       |
| 11   | 17      | वान्। भ                                   | बान्। प्रविशतु भगवान्। भ     |
| 11   | 11      | दये । रावणः — स्वस्ति । रामः<br>— भ       | दये। भ                       |

| 23.           | पर्कि:. | मुद्रितपुस्तकगाठः.                                                                        | नबाद्शीपाठः.                           |
|---------------|---------|-------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------|
| ७९            | ٠ ७     | रं न लङ्घ                                                                                 | रं लङ्घ                                |
| 11            | ţ o     | रावणः — (आत्मगतम्) या                                                                     | परिवाजकः — या                          |
| 91            | 99      | मि । (प्रकाशम्) भोः                                                                       | मि । रामः — छन्दतः ।<br>परिवाजकः — भोः |
| ٥٥            | 3       | म इदानीमेषः ।                                                                             | म एषः ।                                |
| 77            | 5.5     | गतमन्य                                                                                    | गतोऽस्मि । जन्य                        |
| "             | 12      | मभाव                                                                                      | प्रभव                                  |
| <b>&lt;</b> ? | ٩       | तमात्रीप                                                                                  | त्तोप                                  |
| ८२            | Ę       | बाणवे                                                                                     | बाहुवे                                 |
| 33            | , (     | मः — (दिश्चो विलोक्य) अ                                                                   | मः अ                                   |
| <₹            | . १२    | ता — (आरमगतम्) अ                                                                          | ता — अ                                 |
| 3.5           | 23      | मे एत्थ उ                                                                                 | मे उ                                   |
| < 8           | 3       | रायणः(आत्मगतम्) मा                                                                        | परिवाजक: — मा                          |
| ,,            | .4      | मि । (गन्तुमीहते) रा                                                                      | मि । रा 🕠                              |
| 33            | ε       | पं मृ                                                                                     | पमेव मृ                                |
| 37            | <       | णः — किं न जानीवे । यु                                                                    | णः — यु                                |
| ८९            | \$8     | मन्त्याः ।                                                                                | मिध्या                                 |
| ረ६            | ٩       | ता — (सरोपम् ) सत्तो सि                                                                   | ता — सन्तो सि                          |
| ,,            | 43      | शसोऽसी                                                                                    | थान्तो <i>ऽ</i> सी                     |
| 31            | १४      | णः — (सीतां गृहीत्वा) भो                                                                  | णः — भो                                |
| ८७            | mv      | मम् । सीता — अय्यउत्त ! परि-<br>चांआहि परिचाआहि । रा-<br>वणः — (परिकामन् विलो-<br>वय) अये | मम् । अये                              |
| ((            | 2       | तो वृद्धता                                                                                | तस्ता                                  |
| "             | 14      | मः — (ऊर्ध्वमवलोक्य) अ                                                                    | मः — अ                                 |

| वृष्ठे. | पद्किः. मुद्दितपुस्तकपाठः.                                         | . नक्दशंपाटः,            |
|---------|--------------------------------------------------------------------|--------------------------|
| ८९      | २ मः एष रावणः । द्वितीयः                                           | मः — एष जटायुः । द्वि    |
|         | — एव जरायुः । उभौ —ह                                               | तीयः — एष राव<br>णः । ह  |
| "       | १४ युः, क                                                          | युः, भोः कष्टम् । कृ     |
| 90      | ३ प! आगम्यताम् । इ                                                 | प! इ                     |
| 19      | ४ ं दयिप्यावः                                                      | दयावः                    |
| 99      | १० यः — (विलोक्य) अ                                                | यः — अ                   |
| 9,9     | ११ तः — तेन हि झी                                                  | तः — शी                  |
| ९३      | <ul><li>४ री — (सुमन्त्रमुहिस्थ) एटु एटु<br/>अय्यो । एसो</li></ul> | री — एसो                 |
| 19      | ६ न्त्रः — (उप                                                     | न्त्रः — बादम् । (उप     |
| 12      | ९ त्रम् । (सुमन्त्रः सचिन्तस्ति-<br>ष्ठति ।) प्र                   | त्रम् । प्र              |
| 32      | १३ ः तः — (स्वगतम्) अ                                              | तः — अ                   |
| 21      | १४ ्यः। (पकाशम्) अ                                                 | यः। अ                    |
| ९४      | १५ तः — तात! कं                                                    | त: — হ                   |
| 94      | ३ शम्) कुमार! न खलु                                                | शम्) न खलु               |
| 98      | ६ देवीनां चतुरशालमिदम्                                             | देव्याश्चतुरशालेयम्      |
| 12      | १४ ( री-(आत्मगतम् ) हं                                             | री—इं                    |
| ,,      | ,, वे। (पकाशम्) भट्टा। त                                           | वे । भट्टिदारञ! त        |
| ९७      | २ च। कैकेयी-विजये! मं पेक्लि-                                      | च । जेदु भष्टिणी । भट्टि |
|         | दुं भरदो आअदो। प्रतिहा-                                            |                          |
|         | री — भट्टिणि ! तह । भट्टि                                          | , 2 <sup>1, 5</sup>      |
| "       | ६ किळ। के                                                          | किळ कुमारो । कै          |
| 13      | ७ यी — (स्वगतम्) केण खु उ                                          |                          |
| 1)      | ८ दो। पतिहारी — भट्टिणि! किं                                       | दो। गच्छ                 |
|         | पविसदु भट्टिदारओ । कैके-                                           | 4.3                      |
|         | यी — राच्डड                                                        |                          |

| <u> 7</u> 8. | पड्किः. | मुद्रितपुस्तकपाठः.                                        | नयाद्शेपाठः.                                                                       |
|--------------|---------|-----------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------|
| ९७           | ११      | री — भट्टिणि ! तह । (परिक-<br>म्योपमृत्य) जे              | री — जं भट्टिणी आण-<br>वेदि । (परिक्रम्य) जे                                       |
| 96           | ₹       | री आम                                                     | री — महिदारम । आन                                                                  |
| 19           | v       | दति। भ                                                    | दो। भ                                                                              |
| >>           | 99      | यी (आत्मगतम्) हं                                          | यी — हं                                                                            |
| 13           | 77      | वे। (प्रकाशम्) भ                                          | -वे। भ                                                                             |
| ९९           | 80      | र । श्र्यताम् — पु                                        | 7 ! g                                                                              |
| 009          |         | न्त्रः — ततस्तमेवं गतं द                                  | न्त्रः — तातं ह                                                                    |
| ,,           | \$3     | से कथम                                                    | से किम                                                                             |
| 808          | 2       | स ति वसुकामाए पय्या                                       | स ति मए भणिअं सन्दा-<br>वपय्या                                                     |
| १०२          | ۷       | व्दः । (प्रविस्य) प्रतीहारी —<br>जेदु कुमारो । इ          | ब्दः । प्रतीहार्रः — भट्टि<br>दारतह । (नि<br>कम्य प्रविश्य) जेदु<br>भट्टिदारओं । इ |
| १०७          | ٩       | णं। ण सकं तुमं एआइणि वे                                   | णं। सकं तुए एकाइणि वे                                                              |
| ,,           | 9       | अज्ञ वि अ                                                 | अज्ञ वि वर्ण अ                                                                     |
| 11           | 9.      | लि! अपि जानासि, पूर्वाधिष्ठा-<br>नमस्माकं जनस्थानमासीत् । | लि ! पश्यास्मत्पूर्वाधिष्ठानं<br>जनत्थानम् ।                                       |
| 206          | 9       | दुं। (भीता वेपते) रा                                      | हुं । रा                                                                           |
| 33           | 88      | इस्यनधी                                                   | इध्यनिधी                                                                           |
| 33           | १७      | किमेवं भ                                                  | किं भ                                                                              |
| १०९          | १०      | क्तममलं                                                   | क्तविमलं                                                                           |
| ११०          | 9       |                                                           | हि इ                                                                               |
| १११          | 8       | स्य गाढम् ।                                               | स्य मां गाडम् ।                                                                    |
| 33           | 4       | मः — बस्स । कथ                                            | मः — कथ                                                                            |

पर्काः मुदितपुस्तकपाठः. 98. नवाद्श्याठः, मः — एद्योहि वस्त ! ११२ २ मः — बस्स ! ४ ता — वच्छ ! चि ता — चि " १० दीनदग दीजलग 22 १३ हो।र्य 8:3 वीर्य १५ जयति जयतु २ र्या — अन्महे पुसस्स 888 यी --- पुत्तअस्स घोसणा व धोसं व 33 ते। (प्रविदय) का ते। का ११५



## APPENDIX IV.

Some characters mentioned in the Scapmanitaku und the Pratigninitika,

Two kings Udayana and Pradyota are mentioned in the Pratijuanatika, while in the Svapnavasavadatta one more king Darsaka is also mentioned.

- (1) Here, Unayara, says Bhasa, is a descendant of Bharata, ruler of Kausambi and son of Satantka. These accounts also agree Swith Udayann of the Vishipu Purana (Amsa 4, Chap. 21), which describes him as the 24th descendant of Parikshit, (the grandson of Arjuna); we may conclude from this that Udayana mentioned by Bhasa and in the Vishipu Purana are one and the same person.
- Phanyora, according to Bhasa, is Udayana's father-in-law and father of Gopālaka and Palaka; in the Vislam (Amsa 4. Chap. 23) and Vâya (Chap, 99) Puranas, he is mentioned as the father of Pālaka: hence we take that Pradyota mentioned by Bhasa is the same as the one mentioned in the Paranas. Further the Paranas say that Pradyots is a successor of Ripunjaya alias Annjaya and that the latter is the 22nd descendant from Saladova whose father Jarasandha. the ruler of Magadhas, was a contemporary of Arjuna, the celebrated here of the Mahabharata. It is therefore quite possible that Prad-Pots, the 23rd successor from Sahadeva should be so old as to be in the relation of a father-in-law of Udayana, the latter being the 24th descendant from Partkshit who is younger than Sahadeva by one generation. Although Ripunjaya, from whom Pradyota wrested the kingdom after defeating him, was a lineal descendant of Saludevs of Magadhas, yet his kingdom might probably be the country of Avanti with its capital Ujjaine, just as the kingdom of Udayana, a descendant of the Pandayas who ruled over Kuru-Hastinapura, was Valend and its capital Kansambi.
- (3) DARSAKA, as Bhasa tells us, was the brother of Padmavatt, the Queen of Udayana and be (Darsaka) ruled over the Kingdom

<sup>§</sup> Udayana's grandfather, according to Vishou Furdon, is Britantum, but Bulantum calls him by another name. Bahardinka which he might bare burned frigit reaction Rikéae.

of Magadhas with capital Rajagriha. While in the Vayu Purana, Darsaka is mentioned as the grandfather of Nandi-Vardhana of the Sisunaga dynasty and the Vishnu Purana mentions him as Darbhaka, (perhaps in a corrupted form or from clerical error). But Darsaka of the Puranas is not the same as the Darsaka of Bhasa, for Bhasa makes him a contemporary of Pradyota, while Darsaka of the Puranas is the 12th successor of Pradyota and son of Bimbisara (according to Vayu) who is a contemporary of Gautama Buddha.

## स्त्रमनाटकमतिज्ञानाटिकयोर्व्यवहृता राजानः ।

प्रतिज्ञानाटिकायाम् उद्यनः प्रचोतः इति च द्वौ राजानौ कथितौ, स्वम-वासवद्ते दक्षेक इति मृतीयोऽपि राजा । तत्र

- १. उद्यन: अयं भारतवंश्यः श्वानीकस्य पुत्रः कौशाम्ब्याः पितश्च भासेन वर्णितः । अर्जुनपौत्रात् परीक्षितः मसृति चतुर्विशः पुरुष उद्यम् नाम विष्णुपुराणे (अं० ४. अध्या० २१) कथ्यमान के ईदृश एवेत्यतः स एवायमिति निश्चीयते ।
- २. प्रधोतः अयम् उदयनस्य श्रञ्जातः । एतं भासो गोपाछक्तस्य पाछकस्य च पितेत्वाह (स्वम्रः अ० ६)। तेन विष्णुपुराणे (अ० ४. अध्याः २६), वायुपुराणे (अथ्याः २९) च पाछकस्य पितेति यः प्रद्योत आस्यायते, सोऽस्मात् प्रद्योतादनतिरिक्त इत्यवसातुं शक्यम् । किन्न, अर्जुनसमका-छिक्रमागधन्तरासम्धम्नोः सहदेवाद् द्वाविंशः पुरुषोः यो रिपुञ्जयो (अथ्या अरिज्यो) नाम, तस्मादव्यवहितोत्तरः अर्थात् सहदेवाद् प्रयोविंशः पुरुषः इति प्रद्योतोऽयं पुराणयोनिर्दिष्टः । स एष सहदेवाद् यथी-यासं परीक्षितमपेश्य चतुर्विंशात् पुरुषाद् उदयनाद् इद्धोः भवितुमर्हत् उदयन्तस्य श्रञ्जाः सुष्ठ सम्भाव्यते । प्रद्योतेन यं हत्वा राज्य गृहीतं, तस्य मागध-सहदेववंश्यस्य रिपुञ्जयस्य राज्यम् अवन्तिदेश एव नुनमासीद्, जिल्लायिती

<sup>े</sup> विष्णुपुराणोक्तम उद्यनस्य पितामतं वृद्दश्यं, 'सहस्रामाक' इत्यनेन नामान्तरेण इति। इसाम्तराधातेन नृतं भागो निर्देष्ठवान् ।

च राजधानी, यथा कुरुदेशहास्तिनशुरेश्वरपाण्डववदयस्य उदयनस्य वस्स-देशो राज्यममवत् काशाम्त्री च राजधानी, तद्वत् । तेन रिशुद्धयानन्तरस्य मधोतस्य राजधानी उज्जयिन्येव सम्माध्यते ।

३. द्र्यकः — अयम् उद्यनपत्याः पद्मावत्या आता मगधेश्वर इति, राजग्रहम् अस्य राजधानीति च स्वभवासवद्त्तात् प्रतीयते । अयम् उद्यनमधातयोः सहजीवी कश्चिदनतिप्रसिद्धा राजा मगधेषु स्थित इति भास-निवन्धप्रामाण्याद् विश्वसनीय, न त्वयं विष्णुपुराणे वायुपुराणे वा निर्दिष्टः । यस्तु वायौ शैशुनागेषु नन्दिवर्धनिपतामहो द्र्यको नामाभिहितः, विष्णो च तदेकदेशविकारेण (लिपिदोषेण वा) द्रभेक इत्युक्तः, स भासोकाद् द्र्यन्काद् मिन्न एव, यतो भासोको द्रश्रकः मद्योतसमानकालः, पुराणोक्तसु प्रदातित परतो द्वादशः पुरुषः, यस्यतस्य पितरं (वायुपुराणरीत्या) विभिवसारं पुद्धसहत्तरं वदन्ति ।



| Central Archaeological Library, NEW DELHI |                                          |                |
|-------------------------------------------|------------------------------------------|----------------|
| Call No.                                  | Sa8N/B                                   | ha/Gian.       |
| Author-                                   | Sastri,                                  | T. G           |
| Title—P                                   | ratima in                                | ataka ay       |
| Borrowez No.                              | Date of lasue                            | Date of Return |
| B. M                                      | 201187                                   | MIRINE         |
|                                           | Call No. S  Author— Title—  Borrower No. |                |

book that is shut is but a block"

A GOVT. OF INDIA

Department of Archaeology

NEW DELHI.

Please help us to keep the book olean and moving.